
48N. 12

Nascondersi facendosi trasparenti

di Paolo Furia

Emmanuel Alloa 
ATTRAVERSO 
L’IMMAGINE 
Una fenomenologia  
dei media visuali
ed. orig. 2011, trad. dal tedesco  
di Alessandro De Cesaris,
pp. 496, € 30,
Meltemi, Milano 2025

La prima edizione di questo vo-
lume è uscita nel 2011 in te-

desco per Diaphanes. La notevo-
le traduzione di Alessandro De 
Cesaris include anche gli amplia-
menti dell’edizione americana del 
2018 per Columbia University 
Press, restituendo così al pubblico 
italiano un testo complesso, strati-
ficato e dinamico.

Negli ultimi anni le dinamiche 
dei social network e la produzio-
ne d’immagini generate dai va-
ri strumenti di intelligenza digi-
tale stanno ponendo sfide inedite 
per il campo degli studi visuali. 
L’impostazione teorica di Attra-
verso l’immagine permette di af-
frontarle, anche se il libro non le 
contempla ancora direttamente. 
Questo perché Alloa non edifica 
la propria teoria dell’immagine e 
dei media a partire dagli specifi-
ci aspetti costruttivi e progettua-
li o dagli effetti socioculturali di 
un peculiare medium o set di me-
dia, ma fonda filosoficamente una 
concezione generale efficace e va-
lida per comprendere il funziona-
mento di fondo dei diversi regimi 
mediali, di cui pure si rivendica la 
varietà.

È possibile pensare in termini 
non riduzionistici la diversità dei 
media senza per questo rinuncia-
re a porne in questione la natura? 
Usando un linguaggio aristoteli-
co vicino alla sensibilità di Alloa, 
i media particolari possono essere 
pensati come specie dinamiche e 
irriducibili di un genere prossimo, 
cui non si può filosoficamente ri-
nunciare, pena il fraintendimen-
to del significato ultimo della me-
dialità come principio e modalità 
fondamentale della comunicazio-
ne tra i fenomeni del mondo.

L’obiettivo di fondare la teoria 
dell’immagine e dei media in una 
concezione generale della mediali-
tà giustifica l’ampia perlustrazio-
ne della storia delle idee proposta 
nel volume: dal Platone del Sofista 
all’Aristotele del De Anima, dalla 
storia della filosofia medievale al-
le grandi intuizioni rinascimen-
tali, da Cartesio a Kant, fino alla 
fenomenologia di Husserl, Fink, 
Sartre, Merleau-Ponty, al pensie-
ro postmoderno e decostruttivo 
e al dibattito contemporaneo nei 
visual e media studies. Da questa 
prospettiva la storia della filosofia 
appare diversa dalle sue cristalliz-
zazioni manualistiche. 

Platone, da algido svalutatore 
dell’immagine come “copia di co-
pia” della realtà, diventa precurso-

re della consapevolezza dell’am-
biguità costitutiva del rapporto 
tra immagine e cosa raffigurata: 
da un lato, l’immagine è vincola-
ta alla cosa da un rapporto di di-
pendenza (come “immagine di”), 
dall’altro, per poter essere com-
presa come tale, deve pur essere 
sempre qualcosa d’altro dalla co-
sa stessa. Aristotele, da architetto 
razionalista delle categorie logiche 
e metafisiche, diventa l’interpre-
te di un’estetica fenomenologica 
ante litteram, nella quale, prima 
di ogni sistematizzazione concet-
tuale, l’anima sensitiva percepi-
sce le cose venendo da esse alterata 
in modi e forme sempre inediti, a 
partire da cui si sviluppa la necessi-
tà di riflessione e categorizzazione. 

Questo Aristotele della psico-
logia, che può ricordare le Lezio-
ni sulla sintesi passiva di Husserl, 
permette di rettificare la fenome-
nologia in una direzione non ide-
alistica e, nello stesso tempo, di 
rivendicare il carattere già media-
le della percezione (Alloa parla di 
“ontologia processuale e media-
le […] merleaupontiana/aristoteli-
ca”). Perché la percezione accada, 
è necessario un nesso che renda 
possibile la correlazione. Questo 
nesso è il medium, che Aristote-

le identifica nel diafano, carattere 
dei mezzi fisici (aria, acqua, etere, 
luce, a seconda dei passi) in grado 
di trasportare le immagini delle 
cose sino ai corpi percipienti, sen-
sibili alla modificazione da par-
te di tali media elementali. Ma se 
la percezione dipende anzitutto 
dall’automanifestazione delle cose 
e se questa è a sua volta resa possi-
bile dalla presenza di media in gra-
do di renderla “per sé”, allora ogni 
tentativo di definire la percezione 
in atto – l’intuizione – come pu-
ra immediatezza si rivela un resi-
duo empiristico. La medialità, e 
non solo la mediazione come arti-
colazione concettuale, diventa un 
principio onto-fenomenologico 
irriducibile: “ciò che è visibile da 
sé, lo è solo a condizione di espro-
priarsi nella forza complementare 
del medium”. 

La fondazione filosofica della 
medialità tentata da Alloa consen-
te dunque di affrontare il dibattito 
contemporaneo con la consapevo-
lezza che alcune caratteristiche at-
tribuite sin da Marshall McLuhan 
ai media tecnologici – prima tra 
tutte la tendenza a “nasconder-
si”, facendosi il più possibile “tra-
sparenti” in modo da lasciare che 
l’informazione vi “passi attraver-
so” – appartengono in realtà al-
la medialità come principio della 
comunicazione generale tra i fe-
nomeni del mondo. Tale consa-
pevolezza non nega l’urgenza di 
una riflessione capace di mettere 
in luce le specifiche modalità tec-
niche di messa in forma delle cose 
operata da media diversi, ma mo-
stra come il problema mediale sia 
rimasto nascosto nella storia del 
pensiero, nell’estetica e nell’onto-
logia: in questo senso, l’emersio-
ne della medialità originaria nel-
la storia del pensiero, nascosta o 
rimossa ma mai eliminata (come 
dimostrano le fini interpretazioni 
testuali di Alloa), ha un ruolo tera-
peutico per la filosofia stessa.

P. Furia insegna estetica  
all’Università di Torino

paolo.furia@unito.it

Guida al potere consapevole delle parole

di Mila Di Giulio

Yvonne Huetter-Almerigi
LINGUISTIC AGENCY
Un’introduzione
pp. 208, € 22,
Biblioteca Clueb, Bologna 2025 

Il volume di Yvonne Huet-
ter-Almerigi si apre con una 

chiamata alle armi: “abbiamo 
questa capacità della linguistic 
agency, cerchiamo di usarla me-
glio e con maggiore consapevo-
lezza”. È un invito a leggere il 
linguaggio come spazio di pos-
sibilità, responsabilità e azione 
attraverso tre sezioni – dedica-
te a etnografia e teoria cultura-
le, letteratura e infine filosofia 
del linguaggio – che interroga-
no il rapporto tra parole e pote-
re seguendo un duplice percor-
so: ricostruire un corpus critico 
sull’agentività linguistica e pro-
porne una prima definizione or-
ganica, pensata come base per ri-
cerche future. 

La riflessione si apre nel terri-
torio dell’antropologia sociale, 
dove il Writing-Culture Debate 
del 1986 incrina la convinzione 
della possibilità di un linguag-
gio neutrale. Said, Spivak, Clif-
ford, Appadurai, Abu-Lughod e 
Ortner mostrano come ogni de-
scrizione sia un atto implicato e 
connotato, le parole non rispec-
chiano semplicemente la realtà 
che affrontano: la modellano. 

Quando il discorso si sposta 
verso la letteratura, la parola si 
fa principio generativo, forza ca-
pace di portare mondi alla lu-
ce. Le formule magiche di Mer-
seburg, il Non-aliud di Cusano 
come origine di ogni creazione 
e il Faust di Goethe che defini-
sce il logos come atto inaugura-
no una genealogia in cui il no-
minare qualcosa lo fa esistere nel 
mondo. L’energia creatrice che si 
sviluppa nella costellazione dei 
romantici di Jena vede nella lin-
gua l’innesco di una rivoluzio-
ne sociale e politica, strumento 
per inventare comunità e identi-
tà nuove. L’ultimo passaggio di 
questa genealogia Huetter-Al-
merigi lo individua in due au-
tori che scrivono negli anni co-
evi allo sterminio di Auschwitz: 
Ilse Aichinger e Wolfgang Hil-
desheimer. Dove Aichinger vede 
nella lingua un palinsesto vin-
colato ma, proprio in virtù del 
vincolo, capace di ricreare con 
fedeltà il mondo dopo l’orrore, 
in Hildesheimer la parola sce-
glie di svuotarsi, come nei per-
sonaggi delle Lieblose Legenden 
che rinunciano al proprio potere 
magico, rimanendo però consa-
pevoli della loro agency. Queste 
tensioni risuonano nei dibattiti 
sul realismo da Lukács a Brecht, 
fino a Eco e Barthes: non si trat-
ta di chiedersi se la letteratura 
rispecchi o inventi la realtà, ma 
di riconoscere come ogni gesto 

linguistico sia già una forma di 
intervento sul mondo, una scel-
ta che plasma immaginari e per-
cezioni.

L’analisi culmina nella do-
manda: che cosa fanno le parole 
alla realtà quando non si limita-
no a descriverla, ma la trasfor-
mano? Gli atti linguistici per-
formativi, da Austin a Butler e 
Appadurai, non descrivono una 
realtà già data, ma creano qual-
cosa nel momento stesso in cui 
vengono pronunciati; questa 
creazione tuttavia non ha il po-
tere primigenio della magia, ma 
è condizionata dal contesto na-
turale e umano. Condiziona-
mento che viene problematizza-
to da Quine, Davidson e Rorty, 
per cui non vediamo il mondo 
e poi gli mettiamo nomi ben-
sì lo vediamo attraverso i nomi 
che abbiamo. Su questo sfondo 
prende forma l’idea di ingegne-
ria concettuale, “campo nuo-
vo come nome, ma antico nella 
questione che pone”. Non ba-
sta chiedersi come il linguaggio 
crei o determini la realtà: occor-
re chiedersi come agire su di es-
so. Questa intuizione trova un 
contrappunto negli esempi con-
clusivi, affidati agli studi di Lyn-
ne Tirrell sul genocidio dei Tutsi 
in Ruanda e alle analisi di Tracy 
Llanera sulle strategie linguisti-
che della “guerra alla droga” nel-
le Filippine in cui le parole fun-
zionano da dispositivi d’azione. 

Il libro si chiude con un in-
vito a un utilizzo sistematico 
e politico del linguaggio. Pur 
essendo un manuale introdut-
tivo alla linguistic agency, ogni 
capitolo offre esempi pratici e 
contemporanei delle potenzia-
lità e dei rischi del potere lin-
guistico. La novità su cui l’au-
trice insiste è il focus sulla 
dimensione strettamente lin-
guistica: non una componente 
subalterna, ma un agente atti-
vo che permea tutti i campi.

M. Di Giulio è dottoranda  
in lingue e letterature straniere  

all’Università di Roma Tre
mila.digiulio@uniroma3.it

Filosofiia


