
Studi di epistemologia 
 

Collana diretta da Maria Carla Galavotti 
 
7 
 
 
 
 
 

Comitato scientifico 
 

Giovanni Boniolo (IFOM-IEO - Milano) 
Arturo Carsetti (Università degli Studi di Roma “Tor Vergata”) 

Paolo Garbolino (IUAV - Venezia) 
Pierdaniele Giaretta (Università degli Studi di Padova) 

Donald Gillies (UCL - London) 
Alberto Mura (Università degli Studi di Sassari) 

David Teira (UNED - Madrid) 
 
 
 
 

Le opere pubblicate nella collana sono sottoposte all’approvazione 
di un rappresentante del comitato scientifico e di due componenti esterni.

Filosofia della conoscenza 
Cosa sappiamo,  
come lo sappiamo 
 
a cura di  
Neri Marsili  
Daniele Sgaravatti  
Giorgio Volpe 



Studi di epistemologia 
 

Collana diretta da Maria Carla Galavotti 
 
7 
 
 
 
 
 

Comitato scientifico 
 

Giovanni Boniolo (IFOM-IEO - Milano) 
Arturo Carsetti (Università degli Studi di Roma “Tor Vergata”) 

Paolo Garbolino (IUAV - Venezia) 
Pierdaniele Giaretta (Università degli Studi di Padova) 

Donald Gillies (UCL - London) 
Alberto Mura (Università degli Studi di Sassari) 

David Teira (UNED - Madrid) 
 
 
 
 

Le opere pubblicate nella collana sono sottoposte all’approvazione 
di un rappresentante del comitato scientifico e di due componenti esterni.



 
 

Filosofia della conoscenza 
Cosa sappiamo, come lo sappiamo 
 
 
 
a cura di  

Neri Marsili 
Daniele Sgaravatti 
Giorgio Volpe 

 

 



Il presente volume beneficia di un contributo per la pubblicazione da parte del Dipartimento di Filosofia del-
l’Alma Mater Studiorum – Università di Bologna. 

Copyright © 2024, Clueb 
ISBN 978-88-6633-180-3 

ArchetipoLibri è un marchio Clueb 

Per informazioni sul copyright e per conoscere le novità 
e il catalogo, è possibile consultare www.clueb.it.

La versione digitale dell’opera è pubblicata in modalità Open Access con licenza 
Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0.
Le pagine 61-108, 129-144, 171-184, 231-254, 277-336 e 439-472 sono state omesse 
da questa versione perché il detentore dei diritti non ha concesso l’autorizzazione alla 
riproduzione digitale delle traduzioni dei testi.



INDICE 

Nota introduttiva, Neri Marsili, Daniele Sgaravatti e Giorgio Volpe................  1 

Parte prima. Standard epistemici 
Standard epistemici, Giorgio Volpe .............................................................  7 
Ora lo sai, ora no, Keith DeRose..................................................................  19 
Dal contestualismo al contrastivismo, Jonathan Schaffer ............................  37 
La conoscenza e gli interessi pratici, Jason Stanley .....................................  61 
La sensibilità all’aggiudicazione delle attribuzioni di conoscenza, John 
MacFarlane ...................................................................................................  87 
Riferimenti bibliografici ...............................................................................  109 

Parte seconda. Oltre l’analisi della conoscenza 
Oltre l’analisi della conoscenza, Giorgio Volpe ...........................................  117 
Conoscenza e stato di natura, Edward Craig ...............................................  129 
Il metodo genealogico in epistemologia, Martin Kusch e Robin McKenna  145 
Manifesto della filosofia sperimentale, Joshua Knobe e Shaun Nichols ......  171 
Nessuna posta in gioco nella conoscenza, David Rose, Edouard Machery, 
Stephen Stich, Mario Alai, Adriano Angelucci, Renatas Berniūnas, Emma 
E. Buchtel, Amita Chatterjee, Hyundeuk Cheon, In-Rae Cho, Daniel Coh-
nitz, Florian Cova, Vilius Dranseika, Ángeles Eraña Lagos, Laleh Ghadak-
pour, Maurice Grinberg, Ivar Hannikainen, Takaaki Hashimoto, Amir 
Horowitz, Evgeniya Hristova, Yasmina Jraissati, Veselina Kadreva, Kaori 
Karasaawa, Hackjin Kim, Yeonjeong Kim, Minwoo Lee, Carlos Mauro, Ma-
saharu Mizumoto, Sebastiano Moruzzi, Christopher Y. Olivola, Jorge Orne-
las, Barbara Osimani, Carlos Romero, Alejandro Rosas Lopez, Massimo 
Sangoi, Andrea Sereni, Sarah Songhorian, Paulo Sousa, Noel Struchiner, 
Vera Tripodi, Naoki Usui, Alejandro Vázquez del Mercado, Giorgio Volpe, 
Hrag Abraham Vosgerichian, Xueyi Zhang, Jing Zhu .................................  185 
Riferimenti bibliografici ............................................................................... 211 

Parte terza. A priori e a posteriori 
A priori e a posteriori, Daniele Sgaravatti ...................................................  219 



Apriorità ed esternismo, John Hawthorne...................................................  231 
Controfattuali, immaginazione e a priori, Timothy Williamson .................  255 
Conoscenza a priori: dibattiti e sviluppi, Carrie S. Jenkins.........................  261 
Quanto è profonda la distinzione tra conoscenza a priori e conoscenza a 
posteriori?, Timothy Williamson .................................................................  277 
Articolare la distinzione a priori-a posteriori, Albert Casullo.....................  305 
Riferimenti bibliografici ...............................................................................  337 

Parte quarta. La testimonianza 
La testimonianza, Neri Marsili.....................................................................  345 
Conservazione del contenuto, Tyler Burge ..................................................  355 
Contro la credulità, Elizabeth Fricker..........................................................  387 
Monitoraggio e antiriduzionismo nell’epistemologia della testimonianza, 
Sanford Goldberg e David Henderson ..........................................................  419 
Il tango si balla in due: al di là di riduzionismo e non-riduzionismo nel-
l’epistemologia della testimonianza Jennifer Lackey ...................................  439 
Riferimenti bibliografici ...............................................................................  473 

Indice dei nomi ................................................................................................. 48 1 



Nota introduttiva 

Neri Marsili, Daniele Sgaravatti e Giorgio Volpe 

 
La conoscenza è uno dei temi chiave della riflessione filosofica occiden-

tale. Studiosi di ogni orientamento si interrogano da più di due millenni sulla 
natura, le fonti e la possibilità stessa della conoscenza, cercando di chiarire 
in che cosa consista, tramite quali canali possa essere acquisita e di respingere 
al tempo stesso le sfide scettiche alla pretesa che esseri come noi possano en-
trarne in possesso. Siccome le relazioni fra tali interrogativi e altri problemi 
fondamentali della filosofia sono numerose e di cruciale importanza, consi-
derazioni sulla conoscenza affiorano in posizione più o meno centrale nelle 
opere di tutti gli autori del canone filosofico occidentale, ove sono formulate 
da punti di vista e a livelli di approfondimento differenti, influenzati spesso 
(si pensi ad autori come Platone, Aristotele, Cartesio, Hegel o Heidegger) 
da assunzioni e prospettive metafisiche di vasta portata. 

Quando la conoscenza diviene oggetto di una trattazione più sistematica 
e lo studio delle questioni che solleva è condotto in un’ottica più autonoma, 
si configura invece un ambito disciplinare specifico, caratterizzato da pro-
blemi, metodi di indagine e scelte terminologiche largamente condivise dagli 
studiosi che lo frequentano. Tale ambito di ricerca è noto in italiano come 
“filosofia della conoscenza” o “teoria della conoscenza” (il termine “gnoseo-
logia” è impiegato ormai di rado). Per influsso dell’inglese, ma anche perché 
è agevole ricavarne un aggettivo, da qualche decennio si è diffuso inoltre 
l’uso di “epistemologia”, termine riservato in precedenza, nella nostra lingua, 
allo studio filosofico della conoscenza scientifica, ma impiegato ora comu-
nemente (anche in queste pagine) per indicare pure l’indagine sulla cono-
scenza in generale. 

Occorre appena ricordare che negli ultimi decenni del secolo scorso la fi-
losofia della conoscenza ricevette un impulso decisivo dalla pubblicazione 
di un breve saggio di Edmund Gettier (1963) che prendeva di mira l’analisi 
che identifica la conoscenza con la credenza vera giustificata. La scoperta 
che l’analisi “tripartita” esponeva il fianco a controesempi apparentemente 
fatali condusse alla formulazione di una grande varietà di risposte alla do-
manda sulla natura della conoscenza. Ne scaturirono prospettive spesso assai 
innovative, che comportarono in molti casi una revisione profonda delle no-
zioni impiegate nell’analisi della conoscenza (o addirittura la proposta di con-



cepire quest’ultima come qualcosa di primitivo e non ulteriormente analiz-
zabile: Williamson 2000). Tali prospettive stimolarono a loro volta l’esplora-
zione di nuove strade per smontare gli argomenti scettici che paiono mettere 
in discussione la fondatezza delle nostre pretese epistemiche. Alcuni episodi 
di questa vicenda sono documentati nei saggi tradotti in italiano in Teorie 
della conoscenza (Calabi et al. 2015), i quali forniscono il precedente prossimo 
degli sviluppi affrontati nel presente volume. I saggi qui raccolti aggiornano 
e arricchiscono il quadro che emerge dall’opera precedente, approfondendo 
alcune questioni chiave e introducendo ex novo i problemi che sono emersi 
(o riemersi) nel dibattito epistemologico più recente, con l’obiettivo di ren-
dere accessibili i temi più “caldi” dell’odierna riflessione filosofica sulla co-
noscenza. 

Il volume è articolato in quattro parti, ciascuna delle quali è aperta da un 
breve saggio introduttivo che contestualizza le questioni trattate, offre gli 
elementi necessari per comprendere gli argomenti proposti nei saggi antolo-
gizzati e fornisce qualche indicazione bibliografica per ulteriori approfondi-
menti. 

La Prima parte è dedicata al tema degli standard epistemici, ossia gli stan-
dard che una credenza vera deve soddisfare per costituire conoscenza. Nel-
l’epistemologia classica si assume comunemente che siano gli stessi in 
qualunque situazione. L’idea innovativa esplorata in varie forme nei saggi 
raccolti in questa parte del volume è invece che possano variare (da un con-
testo all’altro, da un soggetto all’altro, ecc.) e addirittura subire l’influenza 
di fattori pratici come la “posta in gioco” associata all’avere ragione o torto 
su una particolare questione. 

La Seconda parte è dedicata ad alcuni tentativi, esperiti negli ultimi de-
cenni, di voltare pagina nell’indagine epistemologica andando oltre l’analisi 
della conoscenza. Delusi dagli scarsi risultati conseguiti con gli strumenti tra-
dizionali dell’analisi filosofica, alcuni studiosi hanno esplorato nuove dire-
zioni metodologiche. In questa parte vengono presentati, da un lato, lavori 
di matrice “pragmatista” che assumono come punto di partenza la funzione 
(anziché il contenuto) del concetto di conoscenza e, dall’altro, studi speri-
mentali che applicano all’epistemologia i metodi di indagine impiegati usual-
mente nelle scienze sociali. 

La Terza parte è dedicata alla distinzione fra conoscenza a priori e a po-
steriori. Nel contesto teorico profondamente rinnovato della semantica e 
dell’epistemologia degli ultimi decenni, l’idea che sia possibile acquisire co-
noscenza indipendentemente dall’esperienza sensibile (ossia a priori) è tor-
nata al centro di accese discussioni filosofiche. I saggi raccolti in questa parte 
del volume presentano alcuni degli argomenti più influenti tra quelli proposti 

2



negli ultimi anni per attaccare o difendere la possibilità di tracciare una di-
stinzione filosoficamente significativa fra questi due tipi di conoscenza. 

La Quarta parte è dedicata al tema della testimonianza. Mentre l’episte-
mologia tradizionale ha un’impostazione sostanzialmente “individualistica”, 
quella più recente accorda il dovuto rilievo al fatto che gran parte delle nostre 
conoscenze sono acquisite socialmente. Esse sono, più specificamente, il ri-
sultato di un’interazione comunicativa: si basano, come si dice in gergo, sulla 
“testimonianza”. I testi contenuti in questa parte del volume presentano i 
due principali approcci alla conoscenza testimoniale, quello “riduzionista” 
e quello “antiriduzionista”, nonché un paio di tentativi di superare queste 
due posizioni classiche in direzioni nuove. 

Naturalmente, i testi qui tradotti non possono restituire, da soli, un qua-
dro davvero esaustivo della produzione epistemologica contemporanea, che 
è quanto mai ampia e variegata. Crediamo tuttavia che, oltre a documentare 
le linee centrali della ricerca più recente, essi forniscano gli strumenti (anche 
terminologici) per gettare uno sguardo sui numerosi sviluppi che ne deri-
vano. Ci auguriamo dunque che, offrendo al pubblico italiano un campione 
rappresentativo delle indagini epistemologiche più avanzate, questo volume 
possa contribuire a colmare una lacuna del panorama culturale del nostro 
paese, stimolando anche da noi un interesse più ampio e aggiornato per la 
filosofia della conoscenza. 

Nota sulle traduzioni 

In italiano non esiste ancora, purtroppo, una terminologia consolidata 
che rifletta gli sviluppi più recenti della ricerca internazionale nell’ambito 
della filosofia della conoscenza. Le traduzioni dei testi di questo volume sono 
state riviste dai curatori al fine di assicurare un adeguato grado di coerenza 
e omogeneità nelle scelte terminologiche operate. Per dare conto di tali scelte, 
in alcuni casi è stato indicato fra parentesi, nel testo, l’originale inglese. Qui 
di seguito sono riportate invece, in ordine alfabetico, alcune scelte generali 
relative a parole o espressioni che compaiono con maggior frequenza o in 
più di uno dei testi tradotti. 

(i) assessment ⇒ aggiudicazione (per evitare di confondere context of as-
sessment e circumstances of evaluation) 

(ii) defeat, defeater, defeasible, indefeasible ⇒ invalidare, invalidatore, in-
validabile, non invalidabile 

(iii) entitlement, being entitled ⇒ titolo o possesso di un titolo, avere titolo 
(quando è usato in senso tecnico, come nei testi di Hawthorne, Burge e Jenkins) 

3



(iv) evidence, evidential ⇒ prova/prove, probatorio 
(v) folk, folk epistemology ⇒ gente comune, epistemologia della gente co-

mune  
(vi) inquirer ⇒ indagatore (quando è usato nel senso specifico di Craig) 
(vii) reliable ⇒ affidabile 
(viii) skill, skilful, skilfully ⇒ abilità, abile, con abilità (nei saggi di Wil-

liamson) 
(ix) trustworthy ⇒ attendibile 
(x) warrant, warranted ⇒ garanzia, garantito (quando non sono sinonimi 

di justification, justified) 

La letteratura cui viene fatto riferimento nei testi contenuti in questo volume 
è anch’essa prevalentemente in lingua inglese. Gli estremi bibliografici delle 
opere citate in ciascuna parte dell’opera sono forniti nella corrispondente 
sezione “Riferimenti bibliografici”, dove sono specificati (tra parentesi qua-
dre) anche gli estremi di eventuali edizioni italiane. I numeri di pagina indi-
cati dopo “p.” o “pp.” si riferiscono sempre alle edizioni in lingua originale, 
mentre i numeri di pagina indicati tra parentesi quadre si riferiscono alle tra-
duzioni italiane, che sono state utilizzate ovunque disponibili. Negli altri casi, 
le traduzioni italiane dei passi citati sono state approntate appositamente per 
questo volume. 

Riferimenti bibliografici 

Calabi, C. et al. (a cura di) (2015), Teorie della conoscenza, Milano, Cortina. 
Gettier, E. (1963), Is Justified True Belief Knowledge?, “Analysis” 23, pp. 

121-123 [trad. it. La credenza vera giustificata è conoscenza?, in Calabi et 
al. (2015), pp. 37-40]. 

Williamson, T. (2000), Knowledge and its Limits, Oxford, Oxford University 
Press. 

4



Parte prima 

Standard epistemici 





Standard epistemici 
Giorgio Volpe 

 
Com’è stato ricordato nella Nota introduttiva, negli anni ’60 del secolo 

scorso l’identificazione della conoscenza con la credenza vera giustificata as-
sociata alla cosiddetta “analisi tripartita” subì un duro colpo da una coppia 
di ingegnosi controesempi ideati dal filosofo americano Edmund Gettier 
(1963). I tentativi di superare la crisi teorica così innescata portarono al-
l’emergere di analisi della conoscenza incentrate sulle nozioni di non acci-
dentalità, ragioni conclusive, affidabilità, credenza sensibile, credenza sicura, 
credenza appropriata, e altre ancora. Nessuna di queste analisi, tuttavia, è 
mai riuscita a imporsi chiaramente sulle proposte rivali, e la disillusione pro-
dotta dai ripetuti insuccessi che hanno costellato la vicenda ha indotto vari 
epistemologi ad abbandonare l’intera impresa, e alcuni addirittura a soste-
nere che quello di conoscenza è un concetto primitivo che non è possibile 
decomporre in costituenti più semplici (Williamson 2000). 

Il dibattito documentato in questa prima parte del volume verte su un 
tema trasversale e sostanzialmente indipendente da questa storia. Per com-
prenderlo, bisogna osservare tuttavia che la maggior parte delle analisi della 
conoscenza di cui si è detto, ma anche le posizioni “primitiviste” che consi-
derano non analizzabile il concetto di conoscenza, condividono con l’analisi 
tripartita una concezione invariantista degli standard che governano il pos-
sesso e l’attribuzione della conoscenza. Si consideri il seguente esempio. 

Caso del Parcheggio. Due ore fa ho lasciato la mia vecchia utilitaria nel 
parcheggio aziendale. Quando mi informano che proprio ieri è stata ru-
bata l’auto nuova che un collega vi aveva incautamente dimenticato 
aperta, mi domando se la mia auto si trovi ancora dove l’ho lasciata. Ri-
cordandomi di averla chiusa e di avere attivato l’antifurto prima di recarmi 
in ufficio, sono incline a rispondere di sì. Per sicurezza, tuttavia, raggiungo 
una finestra da cui si vede il parcheggio e do un’occhiata di sotto, ricono-
scendo la sagoma dell’auto. Sollevato, concludo: “So che la mia auto in 
questo momento si trova nel parcheggio”. Ma è proprio vero che lo so? 
In realtà, mi suggerisce insinuante il pedante collega che nel tempo libero 
si diletta di filosofia, non sono in grado di escludere la possibilità che 
quello che ho visto sia soltanto un duplicato della mia auto, e che questa 
si trovi ora (ad esempio) a bordo di un disco volante – né sono in grado 



di escludere che tutto ciò che credo di sapere a proposito della mia auto 
non sia altro che il prodotto delle operazioni di un genio maligno che si 
diverte a prendersi gioco di me. Ma se non sono in grado di escludere tali 
possibilità, conclude trionfalmente il collega, ciò che ho detto – “So che 
la mia auto in questo momento si trova nel parcheggio” – non è vero, e io 
non so, in effetti, che in questo momento la mia auto si trova nel parcheg-
gio. 

Questo esempio attira l’attenzione sulla questione degli standard che go-
vernano il possesso e l’attribuzione della conoscenza. Quali standard devono 
essere soddisfatti affinché io sappia che la mia auto si trova nel parcheggio – 
o affinché l’asserzione con la quale mi attribuisco tale conoscenza sia vera? 
È sufficiente che io abbia prove adeguate per escludere la possibilità che la 
mia auto sia stata rubata oppure devo avere prove adeguate anche per esclu-
dere possibilità assai più fantasiose? Studiosi differenti fissano l’asticella ad 
altezze differenti: i filosofi del “senso comune” tendono a liquidare come ir-
rilevanti le esotiche possibilità di errore che coinvolgono extraterrestri, geni 
maligni e altre analoghe amenità, e perciò collocano l’asticella molto più in 
basso dei filosofi “scettici”, i quali pretendono invece che prendiamo sul 
serio anche le possibilità più astruse. Chiunque abbia ragione (non bisogna 
dare per scontato, come vedremo, che queste siano le uniche opzioni possi-
bili), le tradizionali concezioni invariantiste del possesso e dell’attribuzione 
della conoscenza condividono l’assunzione che gli standard pertinenti riman-
gano immutati in tutte le circostanze. Ma è davvero così? Le posizioni pre-
sentate in questa prima parte del volume sono accomunate dal rifiuto, o 
perlomeno da una significativa revisione, di questa assunzione invariantista. 
Esse offrono descrizioni differenti dei meccanismi che determinano la varia-
zione degli standard epistemici, dando origine a forme di variantismo episte-
mico che si allontanano dall’ortodossia epistemologica in direzioni diverse. 

La posizione difesa nel primo dei quattro testi di questa parte è comune-
mente nota come contestualismo epistemico – o, come si dirà più semplice-
mente, contestualismo. In Ora lo sai, ora no (2000), Keith DeRose sostiene 
che gli standard che governano l’attribuzione (ma non il possesso) della co-
noscenza possono variare con le circostanze perché “sapere” è un termine 
“sensibile al contesto”. Lo scopo del testo di DeRose è principalmente quello 
di far chiarezza sulle implicazioni del contestualismo, smascherando i ma-
lintesi che stanno alla base di alcune delle obiezioni che più frequentemente 
gli vengono rivolte. Per farsi un’idea delle motivazioni che dovrebbero in-
durci a considerare “sapere” un termine sensibile al contesto conviene sof-
fermarsi invece su una coppia di casi ormai classici (ripresi, con qualche 
variante, anche nel terzo testo di questa parte) presentati in precedenza dallo 

8



stesso DeRose (1992) allo scopo di mettere in luce la variabilità contestuale 
degli standard epistemici che governano le attribuzioni di conoscenza. 

Caso della Banca A. È venerdì pomeriggio e sto tornando a casa in auto 
con mia moglie. Abbiamo in programma di fermarci alla banca lungo il 
ritorno per versare gli assegni dei nostri stipendi. Passando di fronte alla 
banca, notiamo però che le file all’interno sono molto lunghe, come capita 
spesso il venerdì pomeriggio. Anche se generalmente preferiamo versare 
i nostri stipendi il prima possibile, in questo caso non è particolarmente 
importante che lo facciamo immediatamente, e perciò suggerisco di an-
dare direttamente a casa e di effettuare il versamento il sabato mattina. 
Mia moglie dice: “Domattina la banca potrebbe non essere aperta. Molte 
banche sono chiuse di sabato”. Io rispondo: “No, so che sarà aperta. Ci 
sono stato di sabato proprio due settimane fa. È aperta fino a mezzo-
giorno”. 

Caso della Banca B. Mia moglie e io passiamo in auto di fronte alla banca 
un venerdì pomeriggio, come nel Caso A, e notiamo le lunghe file. Di 
nuovo, suggerisco di versare gli assegni dei nostri stipendi il sabato mat-
tina, spiegando che sono stato in banca di sabato mattina soltanto due set-
timane fa, scoprendo che era aperta fino a mezzogiorno. In questo caso, 
tuttavia, abbiamo appena firmato un assegno assai cospicuo e importante. 
Se non versiamo i nostri stipendi prima di lunedì mattina, l’assegno risul-
terà scoperto e ci ritroveremo in una situazione molto grave. E, natural-
mente, la banca non è aperta di domenica. Mia moglie mi ricorda questi 
fatti. Poi dice: “Le banche cambiano i loro orari di apertura. Sai che la 
banca sarà aperta domani?” Restando sicuro quanto prima che la banca 
sarà aperta, rispondo tuttavia: “Ebbene, no. È meglio che entri e me ne 
accerti”. 

Si assuma che la banca sarà effettivamente aperta di sabato e che nelle ri-
spettive descrizioni non sia stato tralasciato nulla di insolito. Intuitivamente, 
secondo DeRose, il protagonista dice qualcosa di vero sia quando afferma 
di sapere che la banca sarà aperta nel Caso A, sia quando lo nega nel Caso 
B. Questo, si badi bene, sebbene non si trovi in una posizione epistemica mi-
gliore – non abbia prove più forti – per credere che la banca sarà aperta nel 
primo caso che non nel secondo. Ciò che cambia da uno scenario all’altro 
sembrano essere infatti gli standard epistemici che il parlante deve soddisfare 
per poter dire veridicamente “So che la banca sarà aperta”: essi sembrano 
essere più bassi nel Caso A che nel Caso B, e tale diversità sembra dipendere 
da una qualche differenza tra i contesti in cui il protagonista della storia for-
mula le due (auto-)attribuzioni – positiva nel Caso A, negativa nel caso B – 
di conoscenza. 

9



La differenza tra i due contesti, osserva DeRose, potrebbe consistere (i) 
nell’ammontare della posta in gioco, (ii) nella menzione di un’alternativa in-
compatibile con la verità della credenza del parlante, oppure (iii) nella con-
siderazione dell’alternativa in questione da parte del parlante. I contestualisti 
hanno idee differenti su quale sia il fattore determinante (DeRose tende a 
privilegiare il secondo), ma condividono tutti, come si è detto, l’idea che tale 
fattore sia associato al contesto d’uso (o di proferimento) degli enunciati in 
cui compare il verbo “sapere”: a determinare la variazione degli standard 
epistemici sono le caratteristiche del contesto in cui vengono formulate le 
attribuzioni di conoscenza. 

I contestualisti condividono inoltre l’idea che il meccanismo che governa 
tale variazione sia di tipo schiettamente semantico. Si consideri ad esempio 
l’enunciato “Qui fa molto caldo”, che contiene il termine sensibile al contesto 
“qui”. In virtù del fatto che contiene tale termine, l’enunciato in questione 
esprime una proposizione vera se è usato (proferito) da un parlante che si 
trovi in un luogo molto caldo e una proposizione falsa se è usato (proferito) 
da un parlante che si trovi in un luogo molto freddo. Allo stesso modo, i con-
testualisti sostengono che, in virtù del fatto che contiene il termine sensibile 
al contesto “so”, l’enunciato “So che la banca sarà aperta” esprime una pro-
posizione vera se è usato (proferito) dal parlante del Caso A e una proposi-
zione falsa se è usato (proferito) dal parlante del Caso B. La variabilità della 
proposizione espressa dagli enunciati che contengono il termine “qui” o il 
termine “so” dipende appunto dal fatto che questi forniscono un contributo 
semantico differente in contesti d’uso differenti: mentre il pronome “qui” 
denota il luogo in cui si trova il parlante, e dunque luoghi differenti a seconda 
del contesto in cui è usato, il verbo “so” denota la relazione epistemica fissata 
dalle caratteristiche pertinenti del contesto del parlante, e dunque relazioni 
epistemiche differenti a seconda del contesto in cui è usato: nell’esempio di 
DeRose, una relazione epistemica associata a standard epistemici più bassi 
nel contesto del Caso A e una associata a standard epistemici più alti nel con-
testo del Caso B. 

Tornando al Caso del Parcheggio, una conseguenza interessante del con-
testualismo è che consente di formulare una risposta piuttosto attraente al 
problema del cosiddetto scetticismo cartesiano. Lo scettico domanda: “Come 
puoi affermare di sapere tutte le cose che normalmente ritieni di sapere se 
non sei in grado di escludere di essere vittima di un inganno sistematico or-
dito da un genio maligno o da una squadra di neuroscienziati che hanno 
asportato il tuo cervello dalla scatola cranica per collegarlo a un computer 
che ti somministra l’illusione che tutto sia perfettamente normale, quando 
in realtà non sei altro che un cervello-in-una-vasca?”. A questa domanda il 
contestualista può replicare che abbiamo il diritto di affermare che sappiamo 

10



tutte queste cose perché non c’è nessun conflitto, in realtà, fra ciò che di-
ciamo quando, in un contesto ordinario, affermiamo di sapere (ad esempio) 
che l’auto è nel parcheggio e ciò che dice lo scettico quando afferma, nel 
contesto di una discussione filosofica, che non lo sappiamo. La ragione è che 
la relazione epistemica che il verbo “sapere” denota quando è usato nei con-
testi ordinari della vita quotidiana è differente da quella che denota quando 
è usato nei contesti tipici della discussione filosofica. La prima relazione è 
associata a standard epistemici che, essendo molto più bassi di quelli associati 
alla seconda, le nostre credenze sono spesso in grado di soddisfare, anche se 
non sono in grado di soddisfare gli standard molto più esigenti che lo scettico 
riesce a imporre in una discussione filosofica. Proferendo l’enunciato “So 
che l’auto si trova nel parcheggio” in un contesto ordinario governato da 
standard epistemici bassi è dunque relativamente facile asserire una propo-
sizione vera, anche se proferendo lo stesso enunciato in un contesto filosofico 
governato da standard epistemici molto più alti si finisce inevitabilmente per 
asserire una proposizione falsa. 

Il contestualismo ci mette dunque a disposizione un’attraente cornice se-
mantica entro cui riconciliare la convinzione del senso comune che possiamo 
reclamare a buon diritto il possesso di una gran quantità di conoscenza or-
dinaria con l’ammissione della presa che esercitano su di noi gli argomenti 
scettici.  

Come il contestualismo, anche il contrastivismo epistemico – o, come si 
dirà più semplicemente, il contrastivismo – nega che gli enunciati di forma 
“S sa/non sa che p” esprimano la stessa proposizione in ogni contesto d’uso. 
Come appare chiaro dal secondo testo di questa parte, intitolato Dal conte-
stualismo al contrastivismo (2004), l’allontanamento dall’invariantismo av-
viene tuttavia in un’altra direzione. Per spiegare la variabilità delle 
proposizioni espresse dagli enunciati in questione, Jonathan Schaffer invoca 
infatti una tesi metafisica sulla natura della conoscenza. Secondo tale tesi, la 
conoscenza non è, come solitamente si assume, una relazione binaria fra un 
soggetto e una proposizione (o un fatto), ma una relazione ternaria fra un 
soggetto, una proposizione e un termine di contrasto: avere conoscenza non 
è mai semplicemente sapere che p, ma è sempre sapere che p anziché q. 

Per tornare all’esempio iniziale, ciò che posso sapere o non sapere non è 
mai semplicemente, secondo il contrastivismo, che in questo momento l’auto 
si trova nel parcheggio, ma che si trova nel parcheggio anziché nel vialetto di 
casa, oppure che si trova nel parcheggio anziché in qualche altra zona della 
città, oppure che si trova nel parcheggio anziché a bordo di un disco volante. 
Ciò che varia da una situazione all’altra non è dunque la relazione epistemica 
denotata da “sapere”, la quale rimane la stessa in tutti i contesti, ma il termine 
di contrasto che ne satura il terzo posto. Tale termine è espressamente men-

11



zionato nelle attribuzioni di conoscenza ternarie (“S sa/non sa che p anziché 
q”), mentre in quelle binarie (“S sa/non sa che p”) è lasciato sottinteso e deve 
essere ricuperato dal contesto. Le attribuzioni di conoscenza binarie possono 
dunque esprimere proposizioni differenti in contesti differenti perché può 
variare il termine che, in ciascuno di tali contesti, satura il terzo posto della 
relazione epistemica. 

Questa tesi rende possibile formulare una risposta “compatibilista” allo 
scetticismo cartesiano, che ai contrastivisti appare ancora più attraente di 
quella contestualista. Secondo Schaffer, lo scettico approfitta del fatto che il 
termine di contrasto sottinteso delle attribuzioni di conoscenza binarie deve 
essere ricuperato dal contesto per sostituirlo con destrezza con un termine 
differente, riuscendo così a spostare al di là della nostra portata gli standard 
epistemici che è necessario soddisfare per avere conoscenza. La mossa dello 
scettico viene smascherata esplicitando i termini di contrasto sottintesi delle 
attribuzioni di conoscenza incriminate. Questo consente di ribadire col senso 
comune che io posso sapere che la mia auto si trova nel parcheggio anziché 
nel vialetto di casa, oppure che si trova nel parcheggio anziché in qualche altra 
zona della città, anche se non posso sapere (su questo lo scettico ha ragione) 
che si trova nel parcheggio anziché a bordo di un disco volante. Anche il con-
trastivismo, come il contestualismo, permette dunque di riconciliare la con-
vinzione che possediamo una gran quantità di conoscenza ordinaria col 
riconoscimento del granello di verità contenuto negli argomenti scettici. Se-
condo Schaffer, riesce anzi a farlo in maniera più convincente dell’“equivo-
cazionismo” contestualista di cui raccoglie l’eredità, in quanto rende giustizia 
in modo più efficace alla presa che essi esercitano su di noi. 

A ben vedere, il contrastivismo rifiuta il paradigma invariantista soltanto 
in quanto ammette che le attribuzioni di conoscenza binarie (“Sa sa/non sa 
che p”) possano esprimere proposizioni differenti, e in questo senso com-
portare il soddisfacimento di standard epistemici più o meno stringenti, in 
contesti differenti. Il contrastivismo rimane tuttavia invariantista riguardo al 
possesso della conoscenza, in quanto sostiene in effetti l’esistenza di un’unica 
relazione epistemica ternaria governata da uno standard epistemico conte-
stualmente invariante. 

Assai più radicale è l’allontanamento dall’invariantismo tradizionale deli-
neato nel terzo testo di questa parte, La conoscenza e gli interessi pratici 
(2005). Jason Stanley vi sostiene che gli interessi pratici degli agenti contri-
buiscono a determinare gli standard epistemici che devono essere soddisfatti 
affinché si abbia conoscenza. Egli rifiuta, cioè, l’assunzione “intellettualista” 
(a cui rimangono fedeli, in effetti, sia i contestualisti che i contrastivisti) che 
lo status di conoscenza di una credenza vera dipenda esclusivamente dalla 
bontà della posizione epistemica del soggetto – dalla forza delle prove che 

12



questi ha a disposizione – e non anche dai costi, per il soggetto, dell’avere 
ragione o torto riguardo alla questione. 

Stanley descrive la propria posizione come una forma di invariantismo re-
lativizzato all’interesse, ma questo non deve trarre in inganno: il termine “in-
variantismo” sta semplicemente a segnalare il rifiuto dell’idea contestualista 
che “sapere” sia un termine sensibile al contesto. La tesi centrale di Stanley 
è in effetti che, lungi dall’essere invarianti, gli standard che governano il pos-
sesso della conoscenza dipendono dall’importanza pratica che la questione 
riveste per il soggetto interessato: quanto più alta è la “posta in gioco”, tanto 
più esigenti saranno gli standard che è necessario soddisfare per avere cono-
scenza (per riferirsi a questa tesi si usa talvolta l’etichetta “sconfinamento 
pragmatico”, in inglese pragmatic encroachment). 

Stanley mobilita a sostegno della sua concezione quelle stesse intuizioni 
che, nelle pagine precedenti, sono state invocate a supporto del contestuali-
smo epistemico. Nei due casi ideati da DeRose il parlante che attribuisce co-
noscenza e il soggetto a cui la conoscenza viene attribuita sono la stessa 
persona, e non è chiaro se l’impressione che vi sia una variazione degli stan-
dard debba essere addebitata a qualche caratteristica del contesto in cui il 
termine “sapere” viene usato per attribuire conoscenza oppure all’interesse 
pratico che la questione riveste per il soggetto a cui viene attribuita cono-
scenza. Per stabilire quale delle due posizioni individui correttamente i fattori 
che determinano la variazione degli standard, Stanley introduce altre tre va-
rianti dei casi in questione, in due delle quali il parlante che attribuisce co-
noscenza e il soggetto a cui la conoscenza viene attribuita non sono la stessa 
persona (nell’altra coincidono, ma il soggetto in questione è all’oscuro della 
portata della posta in gioco). 

Al di là delle intuizioni suscitate da questi e altri casi, alla base del rifiuto 
dell’intellettualismo si trova però, in ultima analisi, l’idea che la conoscenza 
sia connessa costitutivamente all’azione: ceteris paribus, nelle nostre delibe-
razioni dobbiamo usare come premessa soltanto ciò che sappiamo. È l’esi-
stenza di questo nesso, suggerito dal fatto che le attribuzioni di conoscenza 
hanno uno dei loro impieghi più frequenti nella giustificazione delle azioni 
(“Ho svoltato a sinistra perché sapevo che quella era la strada più breve per 
arrivare al ristorante”; “Ho declinato la proposta di investimento perché sa-
pevo che era estremamente rischiosa”), a costituire la motivazione più pro-
fonda di tale rifiuto. Se la conoscenza è connessa costitutivamente all’azione 
nel modo in cui si è detto, appare infatti ragionevole concludere che, quanto 
più alti saranno i costi della scelta del corso d’azione sbagliato, tanto più 
stringenti dovranno essere gli standard che è necessario soddisfare per arri-
vare a sapere ciò che è necessario sapere per essere nella posizione di delibe-
rare razionalmente. 

13



Il quarto e ultimo testo di questa parte delinea una forma di variantismo 
epistemico ancora differente. In La sensibilità all’aggiudicazione delle attri-
buzioni di conoscenza (2005), John MacFarlane rimprovera ai sostenitori del 
contestualismo e dell’invariantismo relativizzato all’interesse (il contrastivi-
smo non è considerato) di collocare nel posto sbagliato i fattori che determi-
nano la variazione degli standard epistemici che governano il possesso e 
l’attribuzione della conoscenza. Secondo il relativismo epistemico, tali fattori 
non vanno collocati, come vorrebbe il contestualismo, nel contesto in cui il 
verbo “sapere” viene utilizzato per attribuire conoscenza, ma non vanno col-
locati nemmeno, come vorrebbe l’invariantismo relativizzato all’interesse, 
nella situazione (MacFarlane usa l’espressione “circostanza di valutazione”) 
del soggetto a cui la conoscenza viene attribuita. Per comprendere l’alterna-
tiva delineata dal relativismo epistemico, converrà considerare una variante 
del Caso del Parcheggio. In questa variante, l’attribuzione di conoscenza – 
“So che la mia auto in questo momento si trova nel parcheggio” – non viene 
raccolta dal collega pedante che si diletta di filosofia, ma dalla collega gentile 
sempre animata da buone intenzioni. 

Caso del Parcheggio (variante). Avendomi udito affermare che so che la 
mia auto si trova nel parcheggio, Marta mi ricorda che ogni tanto que-
st’ultimo ospita delle manifestazioni pubbliche: in tali occasioni, le auto 
parcheggiate in violazione del divieto di sosta appositamente istituito ven-
gono rimosse col carro attrezzi e portate in una rimessa poco distante. In 
questi giorni non ho notato alcun segnale di divieto, ma sono stato quasi 
sempre fuori sede, e questa mattina ero sovrappensiero: il fatto che, giunto 
al parcheggio, non abbia notato alcun divieto non significa necessaria-
mente che non ci fosse. Nel parcheggio, poi, è appena entrato un auto-
carro che mi impedisce di vedere non soltanto lo stallo in cui ho lasciato 
la mia auto, ma anche quelli adiacenti. Magari, dunque, la mia auto si 
trova ancora lì ma è appena stata caricata sul carro attrezzi, oppure que-
st’ultimo è già arrivato alla rimessa e la mia auto non si trova più nel par-
cheggio. (È molto importante, fra l’altro, che all’uscita dall’ufficio io ritrovi 
la mia auto dove l’ho lasciata, perché dovrò recarmi rapidamente in ospe-
dale per sottopormi a un trattamento medico non rinviabile). Queste con-
siderazioni mi inducono a ritrattare la mia affermazione: “Hai ragione, 
quel che ho detto non è vero: in realtà non so che la mia auto in questo 
momento si trova nel parcheggio: è meglio che scenda a controllare”. 

Come al solito, l’impressione che si ricava dalla considerazione della vi-
cenda è che gli standard epistemici che governano il possesso e l’attribuzione 
della conoscenza siano soggetti a variazione: la menzione della possibilità che 
l’auto sia stata (o stia per essere) rimossa dal parcheggio col carro attrezzi, 
congiunta forse all’importanza della posta in gioco, mi induce a rivedere il 

14



giudizio formulato inizialmente. Come si è visto, il contestualismo addebita 
la variazione degli standard alla variazione del contesto d’uso in cui, in veste 
di parlante, adopero il verbo “sapere”, mentre l’invariantismo relativizzato 
all’interesse la addebita alla variazione della situazione in cui mi trovo in 
quanto soggetto a cui viene attribuita conoscenza. Il relativismo epistemico 
attira l’attenzione su un’ulteriore possibilità, che emerge quando si osserva 
che il valore di verità della proposizione asserita proferendo un enunciato di 
forma “S sa/non sa che p” può essere giudicato non soltanto sulla base degli 
standard vigenti nel contesto d’uso originario, ma anche di standard vigenti 
in altri contesti. Così, il valore di verità della proposizione che ho asserito 
quando ho proferito l’enunciato “So che la mia auto in questo momento si 
trova nel parcheggio” può essere giudicato tanto sulla base degli standard 
vigenti nel contesto in cui mi sono inizialmente attribuito conoscenza (che 
siamo propensi a considerare soddisfatti), quanto sulla base di quelli vigenti 
nel contesto in cui, successivamente, sono arrivato a negare di avere cono-
scenza (che siamo restii a considerare soddisfatti). Siccome il contesto che 
determina gli standard per giudicare del valore di verità di un’attribuzione 
di conoscenza non deve necessariamente coincidere col contesto in cui l’at-
tribuzione è stata originariamente formulata, MacFarlane propone dunque 
di distinguere il contesto di aggiudicazione che determina gli standard da uti-
lizzare nell’assegnare un valore di verità alle proposizioni espresse dagli enun-
ciati di forma “S sa/non sa che p” dal contesto d’uso (o di proferimento) di 
quegli stessi enunciati. Ciò consente di riconoscere la possibilità che la pro-
posizione asserita proferendo un enunciato di tale forma risulti vera se giu-
dicata sulla base degli standard vigenti nel contesto di aggiudicazione che 
coincide col contesto d’uso dell’enunciato, e falsa se giudicata sulla base degli 
standard vigenti in un contesto di aggiudicazione differente, e questo, si badi 
bene, senza alcuna variazione della proposizione espressa. 

La ragione per cui la posizione delineata da MacFarlane riceve il nome di 
“relativismo epistemico” è appunto che la variazione del valore di verità di 
un’attribuzione di conoscenza come quella formulata nella variante del caso 
del Parcheggio non viene ricondotta a una variazione della proposizione 
espressa dall’enunciato pertinente in contesti di aggiudicazione differenti. 
L’idea è che la proposizione espressa dall’enunciato rimanga invariata, ma 
possa assumere valori di verità differenti in funzione degli standard che ca-
ratterizzano contesti di aggiudicazione differenti: la proposizione che so che 
la mia auto si trova nel parcheggio è vera relativamente agli standard del con-
testo di aggiudicazione in cui inizialmente l’ho asserita, ma è falsa relativa-
mente agli standard del contesto di aggiudicazione che ne ha preso il posto 
dopo che è stata menzionata la possibilità che la mia auto sia stata (o stia per 
essere) rimossa dal parcheggio col carro attrezzi. 

15



È interessante notare che il relativismo epistemico comporta in effetti, 
come l’invariantismo relativizzato all’interesse, il rifiuto dell’assunzione in-
tellettualista che ciò che fa di una credenza vera un caso di conoscenza abbia 
a che fare esclusivamente con la forza delle prove a disposizione del soggetto. 
Come sottolinea MacFarlane, l’oggettività delle attribuzioni di conoscenza 
ne risulta indebolita, poiché una variazione degli standard può far sì che una 
di esse debba essere ritrattata anche se è stata formulata originariamente in 
maniera epistemicamente irreprensibile e non vi è stata alcuna variazione 
nella posizione epistemica del soggetto. Dal punto di vista del relativismo 
epistemico, le attribuzioni di conoscenza appaiono dunque decisamente 
meno oggettive delle asserzioni che avanziamo comunemente sulle cose che 
possiamo vedere e toccare nell’ambiente che ci circonda. 

Non è questa la sede in cui tentare una valutazione comparativa dei pro 
e contro delle quattro forme di variantismo che emergono dai testi qui som-
mariamente introdotti. Gli argomenti messi in campo dagli studiosi che 
hanno preso e continuano a prendere parte ai dibattitti suscitati da queste 
posizioni sono molteplici e spesso assai raffinati. L’esito della discussione ap-
pare dunque tutt’altro che scontato, ed è giusto osservare, incidentalmente, 
che l’ortodossia invariantista conserva qualche freccia al suo arco. Come si 
vedrà nella seconda parte di questo volume, alcuni studiosi hanno tuttavia 
iniziato a sospettare che i problemi che affliggono l’epistemologia tradizio-
nale siano più profondi di quelli legati ai presupposti invariantisti e intellet-
tualisti messi in luce in queste pagine. Alcuni di loro sono dunque giunti a 
proporre revisioni ancora più radicali dell’approccio dominante ai problemi 
epistemologici, mettendo in discussione la metodologia con cui questi e altri 
problemi sono stati per lungo tempo affrontati dai filosofi. Ma questo è ap-
punto il tema della seconda parte del volume. 

Per approfondire 

Oltre che nel testo qui tradotto, Keith DeRose articola e difende il conte-
stualismo epistemico in molte altre sedi. Due articoli classici sono DeRose 
(1992) e (1995), mentre numerosi lavori dell’autore sono riproposti in forma 
aggiornata in DeRose (2009) e (2017). Altre influenti proposte contestualiste 
si devono a Cohen (1986), (1999), Lewis (1996) e Heller (1999). Due utili 
raccolte sono Brendel, Jäger (2004) e Ichikawa (2017). La formulazione se-
minale del contrastivismo epistemico si trova nelle ultime pagine di Dretske 
(1970). Jonathan Schaffer difende la concezione anche in Schaffer (2005a), 
(2005b), (2007), (2008), mentre altri contributi sono Sinnott-Armstrong 
(2008), Morton (2012) e Volpe (2021). La tesi dello sconfinamento pragma-

16



tico è avanzata anche da Hawthorne (2004) e Fantl, McGrath (2002), (2007), 
(2009), che difendono forme lievemente differenti di invariantismo relativiz-
zato all’interesse (o, come anche si dice, “sensibile al soggetto”). Il relativismo 
epistemico è contestualizzato nella cornice di un più ampio (ma non genera-
lizzato) relativismo aletico in MacFarlane (2014). Un’analisi molto critica 
delle forme di variantismo epistemico non contrastiviste presentate in questa 
parte si trova in Wright (2018), che offre una discussione sistematica dei casi 
introdotti nella letteratura pertinente e giunge a una conclusione di tenore 
deflazionistico riguardo al verbo “sapere”. 

17





Ora lo sai, ora no 

Keith DeRose 

 

1. Introduzione: contestualismo, invariantismo e qualche obiezione 

Il termine “contestualismo” farà qui riferimento alla posizione secondo 
cui le condizioni di verità degli enunciati che attribuiscono e negano cono-
scenza (enunciati di forma “S sa che P” e “S non sa che P” e varianti degli 
stessi; d’ora in poi: “enunciati-K”) variano in certi modi a seconda del con-
testo in cui vengono proferiti. Ciò che varia sono gli standard epistemici che 
S deve soddisfare (o, nel caso di una negazione di conoscenza, non soddi-
sfare) affinché un enunciato siffatto sia vero. In alcuni contesti, “S sa che P” 
richiede, per essere vero, che S abbia una credenza vera che P e che si trovi 
inoltre in una posizione epistemica molto forte rispetto a P, mentre in altri 
contesti il medesimo enunciato può richiedere, per essere vero, oltre all’avere 
S una credenza vera che P, soltanto che S soddisfi degli standard epistemici 
più bassi. Il contestualista ammetterà dunque che un parlante possa dire ve-
ridicamente “S sa che P”, e che un altro parlante, in un contesto differente 
in cui vigano standard più alti, possa dire veridicamente “S non sa che P”, 
sebbene entrambi stiano parlando dello stesso S e della stessa P nello stesso 
momento 

L’“invariantista” – per usare il nome assegnato felicemente da Peter Unger 
a chi nega il contestualismo – non accetterà nulla di tutto questo.1 Secondo 
l’invariantista, esiste un unico, invariante insieme di standard che, almeno 
per quanto riguarda le condizioni di verità, governano l’uso degli enunciati-K 
indipendentemente dal contesto in cui vengono proferiti. (Gli invariantisti 
sostengono spesso che le condizioni di asseribilità giustificata degli enunciati-
K variano col contesto). Pertanto, secondo l’invariantista, non è possibile 
che i nostri parlanti stiano dicendo entrambi una verità. L’opposizione al 
contestualismo si presenta sotto forma di molti tipi differenti di obiezioni. Il 
mio argomento, in questa sede, è un certo gruppo o famiglia di obiezioni col-

1  Cfr. Unger (1984).



legate che chiamo obiezioni “Ora lo sai, ora no”. Ho risposto ad alcune di 
queste obiezioni qualche anno fa, nel mio Contextualism and Knowledge At-
tributions.2 In quel che segue, espanderò in vari modi tale risposta e, nel farlo, 
discuterò alcuni aspetti di un recente articolo di David Lewis, Elusive Knowl-
edge.3 

Molti sembrano pensare che il contestualismo consigli di dire alcune cose 
assai strane. Se gli standard per la conoscenza si sono innalzati nel corso di 
una conversazione in maniera tale che, mentre tu soddisfacevi quelli che 
erano in vigore in precedenza, non soddisfi quelli che sono stati appena in-
stallati, a quanto pare ad alcuni (in effetti, a molti) può sembrare che, se-
condo il contestualismo, tu abbia perso della conoscenza e debba dire 
qualcosa come “Prima sapevo, ma ora non so più”. Che tu abbia perso della 
conoscenza o debba dire qualcosa di simile a questo appare certamente as-
surdo, quando l’unico cambiamento che ha avuto luogo è uno scambio con-
versazionale che non sembra avere alcun effetto sulla forza della tua posizione 
epistemica rispetto alla proposizione in questione. Fortunatamente, queste 
obiezioni si basano su un grave fraintendimento degli impegni del contestua-
lismo, dal momento che, secondo quest’ultimo, nelle situazioni in questione 
tu non hai perso alcuna conoscenza e non dovresti dire nulla di simile. 

2. Il dialogo di Yourgrau 

Accantonando per il momento la questione di che cosa qualcuno abbia 
perso (sempre che abbia perso qualcosa) in una situazione siffatta se il con-
testualismo è vero, iniziamo considerando se il contestualista ti costringe-
rebbe a dire cose assurde come “Lo sapevo, ma ora non lo so”. Sento 
sollevare spesso simili accuse contro il contestualismo. E sono state anche 
pubblicate. Palle Yourgrau, ad esempio, costruisce la conversazione se-
guente, e osserva giustamente che in essa “qualcosa non va”: 

Dialogo 1 
A: È una zebra, quella? 
B: Sì, è una zebra. 
A: Ma puoi escludere che sia soltanto un mulo sapientemente dipinto? 
B: No, non posso. 
A: Ammetti dunque che non sapevi che era una zebra? 

2  DeRose (1992). Cfr. spec. §3, pp. 924-928.
3  Lewis (1996).

20



B: No, in quel momento sapevo che era una zebra. Ma dopo la tua do-
manda non lo so più.4 

Il bersaglio specifico di questa conversazione è una versione contestualista 
della teoria della conoscenza delle Alternative Rilevanti (AR). Secondo AR, 
sapere che P è, grosso modo, avere una credenza vera che P ed essere nella 
posizione di escludere tutte le alternative rilevanti – o i contrari – di P. Le 
versioni contestualiste di AR ammetteranno che ciò che emerge in una con-
versazione possa influenzare quali alternative siano rilevanti per le attribu-
zioni di conoscenza formulate in tale conversazione.5 Ad esempio, per alcune 
versioni contestualiste di AR, il fatto che, nel dialogo di Yourgrau, A men-
zioni la possibilità che ciò che B sta vedendo sia un mulo sapientemente di-
pinto può rendere tale possibilità un’alternativa rilevante all’essere l’animale 
una zebra. Può accadere pertanto che B, non essendo, presumibilmente, in 
grado di escludere tale alternativa, non conti più come un soggetto che sa 
che l’animale è una zebra in un contesto in cui tale bizzarra alternativa sia 
stata resa rilevante. L’obiezione di Yourgrau sembrerebbe applicarsi, tuttavia, 
a qualunque concezione contestualista secondo cui la domanda di A riesce 
a innalzare gli standard per la conoscenza in maniera tale che B non conti 
più come un soggetto che sa, indipendentemente dal fatto che la concezione 
sia una versione di AR (secondo la quale questo innalzamento degli standard 
epistemici consiste in un allargamento del ventaglio delle alternative che sono 
rilevanti nel contesto). L’obiezione è che l’ultima battuta di B è assurda, ma 
è quello che B dovrebbe dire se il contestualismo fosse vero. 

È interessante notare che, se si intende in un certo modo ciò che accade 
nel dialogo di Yourgrau, ciò che dice B potrebbe benissimo essere vero. Que-
sto dovrebbe essere ammesso praticamente da qualunque non-scettico, con-
testualista oppure no. Qualunque non-scettico dovrebbe infatti pensare che 
B poteva sapere che gli animali che sta vedendo sono delle zebre. E la do-
manda di A potrebbe realmente fargli smettere di saperlo se lo rende meno 
sicuro del fatto che quel che sta vedendo è una zebra, giacché il livello di si-
curezza di B è chiaramente rilevante per la questione se abbia conoscenza 
oppure no. In un caso estremo, la domanda di A potrebbe far sì che B cessi 
di credere che l’animale è una zebra – se, ad esempio, B prende il fatto che 
A ha fatto la domanda come una prova del fatto che è molto probabile che 

4  Yourgrau (1983, p. 183). Una conversazione simile, assieme alla preoccupazione 
che essa ponga dei problemi al contestualismo, mi è stata suggerita originariamente da 
Rogers Albritton, che ha iniziato a formulare questo tipo di osservazioni ben prima del-
l’uscita dell’articolo di Yourgrau.

5  Per ulteriori osservazioni su AR, e specialmente sulla sua relazione col contestua-
lismo, cfr. DeRose (1992, §2, pp. 918-929).

21



nello zoo vengano usati dei muli sapientemente dipinti. (Probabilmente A 
ha sentito dire che, a causa di una carenza di zebre, molti zoo hanno iniziato 
a usare dei muli sapientemente dipinti nei loro recinti). 

Penso tuttavia che sia chiaro che Yourgrau non intendesse che il suo dia-
logo fosse interpretato in questo modo. Dobbiamo supporre piuttosto che 
A non abbia alcuna ragione particolare per pensare che lo zoo stia usando 
dei muli dipinti nel recinto delle zebre. Nello spirito di un ozioso scetticismo, 
egli sta semplicemente sollevando tale possibilità senza alcuna ragione par-
ticolare (se non quella di crogiolarsi in una forma di piacevole, ozioso scet-
ticismo), e B se ne rende conto. Anche in questo caso, ci si potrebbe 
preoccupare comunque del fatto che il livello di sicurezza di B diminuisca, 
dal momento che sta ora considerando una possibilità di errore a cui nor-
malmente non avrebbe nemmeno pensato. Ma supporre che il livello di si-
curezza di B venga effettivamente diminuito confonde considerevolmente le 
acque, poiché, come ho notato più sopra, ciò potrebbe benissimo rendere 
vero ciò che dice B persino dal punto di vista di una teoria non contestualista, 
e Yourgrau intende sollevare un problema specifico per il contestualista. Pos-
siamo ripulire le acque o stipulando che la sicurezza di B non viene diminuita 
da ciò che succede nella conversazione oppure, forse più efficacemente, pas-
sando a una versione in terza persona del dialogo di Yourgrau. Si supponga 
dunque che A e B stiano guardando qualcuno che conoscono, ad esempio 
Henry, il quale si trova di fronte al recinto delle zebre dello zoo. Henry è lon-
tano circa 90 metri da A e B e non partecipa alla loro conversazione, quando 
ha luogo questo dialogo: 

Dialogo 2 
A: Henry sa che quella è una zebra? 
B: Sì, lo sa. 
A: Ma può escludere che sia soltanto un mulo sapientemente dipinto? 
B: No, non può. 
A: Ammetti dunque che non sapeva che era una zebra? 
B: No, in quel momento sapeva che era una zebra. Ma dopo la tua do-
manda non lo sa più. 

Ora, dal momento che Henry non è a portata d’orecchio, non c’è motivo 
di preoccuparsi che il suo livello di sicurezza venga diminuito dalla domanda 
di A. L’ultima battuta di B è assurda, ma non è precisamente ciò che il con-
testualismo gli consiglierebbe di dire? 

Ebbene, non lo è, per molte ragioni. Mettiamo da parte, qui, un modo in 
cui i contestualisti potrebbero riuscire a evitare di autorizzare l’assurda ultima 
battuta di B in ciascuno dei due dialoghi. Alcuni contestualisti potrebbero 
pensare che, sebbene gli standard per la conoscenza possano variare col con-

22



testo conversazionale, non sia poi così facile cambiarli e, in particolare, che 
la mera menzione di una bizzarra alternativa come quella dei muli dipinti 
non sia sufficiente a rendere la stessa rilevante. Nutro in effetti parecchia 
simpatia per il pensiero che la mera menzione di un’alternativa non sia suf-
ficiente a renderla rilevante; si noti però che, nei nostri dialoghi, abbiamo 
qualcosa di più della mera menzione dell’alternativa. Quando A menziona 
la possibilità dei muli sapientemente dipinti, B dispone di vari modi per op-
porsi ad ammettere la rilevanza di tale alternativa. Ad esempio, B potrebbe 
rifiutarla dicendo: “Muli dipinti un corno! Andiamo! È assurdo! Togliti di 
torno, tu e questa tua stramba idea!”. Una possibile concezione contestualista 
è che menzionare un’alternativa la renda rilevante se si riesce a farla franca 
nel renderla tale, laddove non si riesce a farla franca nel renderla rilevante se 
il proprio interlocutore ne rifiuta la rilevanza in un modo analogo a quello 
che abbiamo appena immaginato.6 Nei nostri dialoghi, però, B non si oppone 
ad ammettere l’alternativa come rilevante. A sembra farla franca nel rendere 
rilevante l’ipotesi del mulo sapientemente dipinto. Nel nostro esempio ab-
biamo dunque qualcosa di più della mera menzione: abbiamo la menzione 
più qualche forma di non-rifiuto. (Sembra anzi che abbiamo, al di là di un 
mero non-rifiuto passivo, una qualche sorta di accettazione positiva). 

Eppure, secondo alcune possibili concezioni contestualiste, nemmeno 
questo sarebbe sufficiente. Alcuni contestualisti potrebbero pensare che gli 
standard possano essere innalzati soltanto se standard alti sono in qualche 
modo appropriati al contesto. Così, ad esempio, molti contestualisti sem-
brano pensare che standard-più-alti-del-solito siano appropriati quando la 
posta in gioco è insolitamente alta, quando è insolitamente importante che 
la persona in questione sia nel giusto. Secondo una concezione contestualista 
di questo tipo, menzionare un’alternativa fino a questo momento irrilevante 
può renderla rilevante soltanto se la posta in gioco è abbastanza alta da ren-
dere appropriato ammettere tale alternativa in quanto rilevante. Alcuni di 
questi contestualisti potrebbero negare che il fatto che A abbia menzionato 
l’ipotesi del mulo dipinto, sia pure congiunto alla palese accettazione di tale 
possibilità da parte di B, renda rilevante l’alternativa. Un contestualista di 
questo tipo può sfuggire al problema di Yourgrau affermando che A non è 
riuscito a innalzare gli standard per la conoscenza a un livello tale che B conti 
come un soggetto privo di conoscenza, e dunque B non ha motivo di dire 
che non sa più che si tratta di una zebra. 

6  Raccolgo qui un po’ liberamente un suggerimento di David Lewis, il quale scrive: 
«Se dici “L’Italia ha la forma di uno stivale” e riesci a farla franca, verranno richiesti stan-
dard bassi, e gli standard, se necessario, crolleranno» (1979, p. 352; corsivo aggiunto).

23



Tuttavia, qualunque contestualista ammetterà che, in talune circostanze, 
gli standard per la conoscenza possono venire innalzati a livelli insolitamente 
alti. E, indipendente da che cosa un particolare contestualista pensi che riesca 
a innalzarli, dovrà affrontare un dialogo simile a quello di Yourgrau – uno 
scambio che si conclude con un’ultima, assurda battuta di forma “In quel 
momento lo sapevo, ma ora che… non lo so più”, completata da qualunque 
cosa il contestualista in questione ritenga riesca effettivamente a innalzare gli 
standard. Propongo perciò che i contestualisti non rispondano nel modo che 
abbiamo considerato fin qui. Limitiamoci dunque a supporre (o a fingere, 
se necessario) che, nei nostri dialoghi, A sia riuscito a innalzare gli standard 
per la conoscenza a un punto tale che B e Henry non contano più come sog-
getti i quali sanno che l’animale è una zebra. Si scoprirà che, anche così, 
l’obiezione non ha molta sostanza. 

3. Rifiutare i dialoghi 

La linea di risposta più importante all’obiezione è che, anche laddove gli 
standard per la conoscenza siano stati innalzati a un punto tale che il soggetto 
in questione non li soddisfa più, il contestualismo, molto semplicemente, non 
predice che il parlante dirà che il soggetto – si tratti dello stesso parlante 
(come nel Dialogo 1) oppure di un terzo come Henry (Dialogo 2) – sapeva 
ma ora non sa più. Mettendo tra parentesi un’unica parola nuova che ag-
giungo ora, ecco come ho risposto alcuni anni fa al dialogo originale di Your-
grau (Dialogo 1): 

Come risponderà il contestualista? L’obiezione, nei termini in cui l’ho pre-
sentata, pur spiegando gran parte della resistenza provata inizialmente da 
molti di fronte al contestualismo, è basata su un errore. Il contestualista 
crede che certi aspetti del contesto di un’attribuzione o di una negazione 
di conoscenza ne influenzino il contenuto. Le affermazioni di avere co-
noscenza possono dunque essere paragonate a enunciati contenenti altre 
parole sensibili al contesto, come “qui”. Un’ora fa ero nel mio ufficio. Ora 
sono nella stanza per la videoscrittura. Come posso dire veridicamente 
dove mi trovavo un’ora fa? Non posso dire veridicamente “Ero qui”, per-
ché non ero qui: ero là. Il significato di “qui” è fissato dai fattori conte-
stuali pertinenti (in questo caso, la mia posizione) del proferimento, non 
dalla posizione in cui mi trovavo nel momento di cui si sta parlando. 
Analogamente, il contestualismo può ammettere che menzionare la pos-
sibilità dei muli dipinti influenzi le condizioni in cui si può dire veridica-
mente di sapere che un animale è una zebra: può darsi che ora si debba 
essere in grado di escludere tale possibilità. Ma il contestualista non ha 
bisogno di contemplare il dialogo di cui sopra, né è tenuto a farlo. Se nel 

24



contesto della conversazione è stata menzionata la possibilità dei muli di-
pinti, e se la mera menzione di tale possibilità ha un effetto sulle condi-
zioni in cui qualcuno può essere detto veridicamente “sapere”, allora ogni 
uso di “sapere” (o del tempo passato di “sapere”) subisce questo tipo di 
effetto, anche uno in cui si descriva la propria condizione passata. B non 
può dire veridicamente “Sapevo in quel momento che era una zebra”: sa-
rebbe come se io dicessi “Ero qui”. B può dire [veridicamente] “La mia 
affermazione precedente di sapere era vera”, esattamente come io posso 
dire “La mia affermazione precedente riguardo alla mia posizione era 
vera”. Così, almeno, credo. Dire queste cose avrebbe tuttavia uno scopo 
soltanto se si fosse interessati al valore di verità dell’affermazione prece-
dente anziché a stabilire se, nell’attuale senso contestualmente determi-
nato, si sapeva e si sappia, oppure no.7 

L’obiezione sembra assumere che, nel descrivere la propria condizione 
passata, gli standard per la conoscenza siano fissati da quello che era il con-
testo conversazionale del momento di cui si sta parlando. La mia risposta 
era, e rimane, che il contestualista ha a disposizione l’opzione di sostenere 
che, quando un parlante descrive un tempo passato, gli standard che gover-
nano il suo discorso sono quelli fissati dal contesto conversazionale del mo-
mento del proferimento del parlante. In realtà, questa non è semplicemente 
un’opzione che il contestualista abbia a disposizione. Dato quel che avviene 
in generale nel caso dei termini sensibili al contesto, dobbiamo aspettarci che 
gli standard epistemici siano fissati dal contesto del tempo di proferimento. 
Sebbene sia possibile, suppongo, che esista un termine sensibile al contesto 
che operi nel modo assunto da chi solleva l’obiezione contro il contestuali-
smo (quando si descrive una situazione passata, il termine assume il senso 
che sarebbe determinato dal contesto del tempo di cui si sta parlando), non 
è così che sembrano funzionare di solito i termini sensibili al contesto. Ad 
esempio, nel descrivere la mia posizione passata, il significato del mio uso di 
“qui” sembra fissato, perlomeno di solito, dalla mia posizione presente, non 
da quella che era la mia posizione al tempo di cui si sta parlando. Mentre 
dico a New Haven “Quando ero a Houston l’anno scorso, David era qui”, 
sappiamo tutti che con “qui” intendo New Haven (la mia posizione attuale), 
non Houston (la mia posizione al tempo di cui sto parlando). 

7  DeRose (1992, p. 925).

25



4. Descrivere il futuro e descrivere le situazioni controfattuali 

Vale la pena di notare rapidamente che questa lezione può e deve essere 
generalizzata al di là del discorso sul passato: un trattamento analogo va ri-
servato al discorso sulle situazioni controfattuali e sul futuro. Nel descrivere 
il modo in cui le cose sarebbero state o staranno, come nel descrivere ciò che 
è stato, ciò che fissa gli standard epistemici è l’effettivo contesto conversa-
zionale del parlante al tempo del proferimento del parlante, piuttosto che 
quello che sarebbe stato o sarà il contesto del medesimo. Non pensate, dun-
que, che il contestualismo vi costringa a dire alcunché di simile alle ultime 
battute dei seguenti dialoghi alla Yourgrau: 

Se non l’avessi chiesto, l’avrei saputo [oppure: Henry l’avrebbe saputo]. 
Dopo che l’avrai chiesto, non lo saprò più [oppure: Henry non lo saprà 
più]. 

5. Conoscenza elusiva? 

Il contestualismo, dunque, non vi costringerà a dire nulla di simile. E un 
punto strettamente connesso è che non implica che al variare del contesto 
conversazionale compaia o svanisca alcuna conoscenza. 

A molti può sembrare che il contestualismo renda la conoscenza instabile 
o elusiva, nel senso che la faccia andare e venire – la faccia perdere o acquisire 
– al variare del contesto conversazionale. E a molti questa può sembrare 
un’implicazione assai problematica del contestualismo, dal momento che 
hanno l’impressione che in realtà la conoscenza non appaia e scompaia a 
causa delle variazioni del contesto conversazionale. Sono d’accordo: la co-
noscenza non è così elusiva. Ma ribadisco che il contestualismo non la rende 
tale. Su questo punto devo scontrarmi con gli amici, oltre che con i nemici, 
del contestualismo. Nel manifesto contestualista Elusive Knowledge, uno dei 
difensori più eminenti del contestualismo, David Lewis, avanza molti com-
menti sull’elusività della conoscenza, compreso il seguente, che ho numerato 
per comodità di riferimento (tutti i corsivi sono aggiunti). Un po’ di retro-
terra: Lewis sostiene che impegnarsi nella pratica dell’epistemologia produce 
tipicamente l’effetto di innalzare gli standard epistemici. Egli scrive: 

1. Può darsi che il colpevole sia l’epistemologia. Può darsi che questo stra-
ordinario passatempo ci derubi della nostra conoscenza. Può darsi che 
abbiamo effettivamente tanta conoscenza nella vita quotidiana; ma può 
darsi che, quando ci mettiamo a considerarla con più attenzione, questa 
se ne vada. (Lewis 1996, p. 550) 

26



2. Nel contesto rigoroso dell’epistemologia non sappiamo nulla, e tuttavia 
in contesti più permissivi sappiamo molte cose. (Ivi, p. 551) 

3. A meno che la nostra indagine non sia un campione di epistemologia 
del tutto atipico, è inevitabile che l’epistemologia distrugga la conoscenza. 
È questo il modo in cui la conoscenza è elusiva. Esaminatela, e immedia-
tamente svanisce. (Ivi, p. 560) 

4. Immaginate due epistemologi impegnati in un’escursione. Parlano men-
tre camminano. Essi menzionano ogni sorta di inverosimile possibilità di 
errore. Prestando attenzione a tali possibilità, che normalmente vengono 
ignorate, costoro distruggono la conoscenza che normalmente possie-
dono. (Ivi, p. 565) 

Da parte mia, certamente non vorrei dire nessuna di queste cose. (Lewis, 
sebbene le scriva tutte, pare in qualche modo ritrattarle alla fine del saggio, 
come vedremo al §6. Ciononostante, mi sembra sin troppo disposto a dirle). 
Se il contestualismo implicasse realmente che la conoscenza svanisce (3), è 
distrutta (3, 4), se ne va (1), o ci viene rubata (1) tramite sviluppi conversa-
zionali (aventi luogo, spesso, in conversazioni a cui non partecipiamo) che 
non hanno alcun effetto sulla forza della nostra posizione rispetto alle cre-
denze in questione, allora probabilmente lo rifiuterei. Non posso dunque 
sorprendermi che altri, i quali pensano che il contestualismo abbia tali im-
plicazioni, lo rifiutino su tali basi. E non posso sorprendermi che i nemici 
del contestualismo ritengano che tale concezione sottoscriva osservazioni 
come quelle di cui sopra, quando a formulare tali osservazioni è uno degli 
amici più stretti della stessa. Ma chiariamo le cose una volta per tutte sulle 
implicazioni del contestualismo riguardo a ciò che succede quando gli stan-
dard cambiano in maniera tale che un soggetto che prima li soddisfaceva non 
li soddisfa più. Per fare maggiore chiarezza, consideriamo un caso che coin-
volge enunciati-K in terza, anziché in prima, persona. Dunque: Henry si trova 
laggiù, e crede con molta sicurezza la proposizione vera P. Lontano da lui, 
Thelma e Louise discutono se sappia che P. Il contestualismo (supponiamo) 
è vero. Per evitare complicazioni, supponiamo che nella conversazione di 
Thelma e Louise entrino in gioco soltanto due insiemi di standard – “bassi” 
e “alti” – e che per tutta la storia la forza della posizione epistemica di Henry 
rispetto a P rimanga costante, collocandosi a un livello a cui questi soddisfa 
gli standard bassi ma non quelli alti. Trovandosi inizialmente in un contesto 
che selezionava gli standard bassi, Thelma e Louise hanno detto il vero 
quando hanno detto “Henry sa che P”. Ora, però, il loro contesto conversa-
zionale è cambiato: adesso si trovano in un contesto alto. Perciò Thelma e 
Louise non possono più dire veridicamente che Henry sa; in effetti, possono 
ora negarlo veridicamente. Che cosa ha perso Henry? Che cosa è andato via, 

27



è stato distrutto, gli è stato rubato? La conoscenza “alta”? No, non l’ha mai 
avuta. La conoscenza “bassa”? No, quella ce l’ha ancora. La conoscenza? La 
conoscenza simpliciter? Beh, se ciò che si intende per “conoscenza simplici-
ter” è la conoscenza conforme ai soli-e-unici standard che sempre governano 
le attribuzioni o le negazioni di conoscenza, allora, ovviamente, se si assume 
che il contestualismo sia corretto, non esiste nulla di simile. (E se esistesse 
qualcosa di simile, se il contestualismo fosse sbagliato, allora ovunque tali 
soli-e-unici standard fossero collocati, fossero essi alti o bassi, Henry non 
avrebbe perduto questa pura e semplice conoscenza attraverso i maneggi 
conversazionali di Thelma e Louise: o ne sarebbe sempre stato privo, o 
l’avrebbe sempre avuta). 

Se intendete conoscenza secondo i nostri standard correnti, allora, natu-
ralmente, è difficile dire se Henry abbia conoscenza oppure ne sia privo. 
Tutto quello che ho specificato sin qui su di lui è che soddisfaceva (e soddisfa) 
gli standard “bassi” fissati dal vecchio contesto di Thelma e Louise, che non 
soddisfa i loro standard “alti”, e che la forza della sua posizione epistemica 
non è cambiata: egli è passato dal soddisfare al non soddisfare esclusivamente 
in virtù di una variazione nei loro standard, e non di una variazione nella 
forza della sua posizione epistemica. Non importa. Non c’è bisogno di pre-
occuparsi di altri dettagli. Anche se non siamo ancora in grado di stabilire se 
Henry sappia o non sappia (se soddisfi i nostri standard correnti oppure no), 
siamo già nella posizione di dire se abbia perduto la conoscenza di P oppure 
no. Non l’ha perduta. Quali che siano i nostri standard in questo preciso mo-
mento, e qualunque sia la forza della posizione epistemica di Henry rispetto 
a P, dato soltanto che tale forza non è cambiata (e questo è stato dato), pos-
siamo stabilire che Henry non ha perduto alcuna conoscenza. Certamente 
non è passato dal soddisfare al non soddisfare gli standard che stiamo usando 
in questo momento in virtù di qualcosa che è accaduto nella conversazione 
di Thelma e Louise. Egli sapeva e sa, oppure non sapeva e non sa. In ogni 
caso, non ha perduto la sua conoscenza che P, e nessuna conoscenza è andata 
via, è stata distrutta o gli è stata rubata. 

6. Lewis e l’“ascesa semantica” 

Alla fine del suo articolo, Lewis riconosce che c’è qualcosa di sospetto 
nell’affermare che la conoscenza svanisce e che prima sappiamo e poi non 
sappiamo più: 

Aspettate, però. Non fiutate un inganno? Non ho detto quello che, alla 
luce dei miei stessi criteri, non può essere detto (e nemmeno fischiettato)? 
Se la storia che ho raccontato fosse vera, come sono riuscito a raccontarla? 

28



[ … ] Ho detto che quando facciamo epistemologia e prestiamo attenzione 
all’atto di ignorare appropriatamente delle possibilità, facciamo svanire 
la conoscenza. Prima sappiamo, poi non sappiamo. Ma quando l’ho detto 
stavo già facendo epistemologia. Le possibilità di errore non eliminate 
non erano ignorate – non in quel momento. Con quale diritto, dunque, 
ho detto anche soltanto che sapevamo? 

Lewis ammette di avere «piegato le regole» nel formulare quei commenti 
– e presumo che lo stesso si potrebbe dire degli altri commenti che abbiamo 
considerato. Egli procede dunque a spiegare: 

Avrei potuto dire la mia senza barare, senza piegare le regole. Sarebbe 
stato noioso, ma si sarebbe potuto fare. Il segreto sarebbe stato quello di 
ricorrere all’“ascesa semantica”. Sarei potuto stare molto attento a distin-
guere fra (1) il linguaggio che uso quando parlo della conoscenza (o quello 
che è) e (2) il secondo linguaggio che uso per parlare delle operazioni se-
mantiche e pragmatiche del primo linguaggio. Se volete sentire raccontare 
la mia storia in questo modo, probabilmente ne sapete abbastanza per 
farlo da soli. (Lewis 1992, p. 567) 

Ed è da soli che dobbiamo farlo, perché Elusive Knowledge termina ap-
pena una frase dopo. 

Non è difficile, tuttavia, intraprendere un po’ di ascesi semantica e trovare 
dei sostituti per le espressioni del livello-oggetto nei confronti delle quali ho 
sollevato le mie obiezioni. La conoscenza di Henry non svanisce. Non è che 
egli prima sappia e poi non sappia. Per essere noiosi, possiamo dire invece: 

(A) All’inizio, Henry era tale che la proposizione espressa su di lui dal-
l’enunciato “Henry sa” nella conversazione fra Thelma e Louise era vero di 
lui. Ma dopo (essendo il contesto di queste ultime cambiato in maniera tale 
che “Henry sa” è arrivato a esprimere una proposizione più esigente) Henry 
era tale che la (nuova) proposizione che sarebbe stata espressa da “Henry 
sa” nel contesto di Thelma e Louise non era vera di lui. 

Ma non c’è bisogno di essere così noiosi. Esistono dei dispositivi di ascesi 
semantica che non richiedono di mettere espressamente tra virgolette gli 
enunciati-K e di dire esplicitamente delle cose riguardanti i valori di verità o 
le condizioni di verità di tali enunciati. Con un minimo di organizzazione, si 
può ottenere lo stesso effetto limitandosi a dire, come ho fatto in questo sag-
gio, cose come: 

29



(B) Inizialmente Henry soddisfaceva gli standard epistemici fissati dal 
contesto di Thelma e Louise, ma dopo (essendo questi diventati più alti) non 
li soddisfaceva. 

Oppure, per essere ancora meno noiosi, possiamo dire: 

(C) Inizialmente Henry contava come un soggetto che sa, dopo no, 

che è davvero soltanto un poco più noioso di “Prima sapeva, poi non sa-
peva”. E, per affrontare esplicitamente il passo numerato di Elusive Kno-
wledge che non ho più menzionato dal momento in cui l’ho presentato, 
invece di dire con Lewis che 

2. Nel contesto rigoroso dell’epistemologia non sappiamo nulla, e tuttavia 
in contesti più permissivi sappiamo molte cose, 

possiamo e dobbiamo dire invece che 

(D) Nel contesto rigoroso dell’epistemologia contiamo come soggetti che 
non sanno nulla, e tuttavia in contesti più permissivi contiamo come soggetti 
che sanno molte cose, 

che è soltanto lievemente più noioso. 
Lewis spiega di essere impegnato in una «scorciatoia espositiva da pren-

dere con le pinze» (p. 566). Ma i contestualisti possono utilizzare, nelle scor-
ciatoie espositive, gli analoghi di (B)-(D), al fine di ottenere il medesimo 
effetto che si ottiene dicendo cose noiose come (A). (B)-(D) incorporano la 
noiosa “ascesi semantica” di formulazioni come (A) all’interno di piccole e 
facili espressioni come “standard per la conoscenza” e “conta come un sog-
getto che sa”, le quali, una volta spiegate, equivalgono ad affermazioni di 
alto-livello sulle condizioni e i valori di verità degli enunciati-K. Ho scoperto 
che, nel presentare il contestualismo, inserire all’inizio di un saggio una o 
due asserzioni del tenore di (A) (in cui vengono menzionati esplicitamente 
gli enunciati-K e viene detto esplicitamente qualcosa a proposito delle loro 
condizioni di verità) è tutto ciò che serve per mettere in grado chi ascolta o 
legge di comprendere formulazioni come (B)-(D). Per le ragioni di cui ci oc-
cuperemo nel prossimo paragrafo, sembra invece un errore imboccare scor-
ciatoie che piegano (violano?) le regole come quelle incorporate in 
espressioni come 1-4. 

30



7. La fallacia della discesa semantica 

Non pensiate che formulazioni simili a 1-4 esprimano la posizione iniziale 
del contestualista o le conseguenze che ne discendono, e che il contestualista 
si impegni nell’“ascesi semantica” – passi a formulazioni simili ad (A)-(D) – 
al fine di togliersi dai guai. Piuttosto, sono soltanto formulazioni come (A)-
(D) che esprimono realmente gli impegni del contestualista. Le formulazioni 
come 1-4 sono soltanto delle scorciatoie che piegano le regole e risultano 
dunque potenzialmente fuorvianti (ottenute tramite qualche sorta di proble-
matica discesa semantica) per esprimere (malamente) gli impegni del conte-
stualista. 

Potremmo chiamare l’errore di pensare che una qualche teoria o conce-
zione abbia una certa implicazione, espressa in un linguaggio di livello og-
gettuale, quando in effetti la sua reale implicazione non è quella che si pensa, 
bensì piuttosto qualche asserzione imparentata di livello superiore, la “falla-
cia della discesa semantica”. Le teorie secondo cui vari tipi di enunciati sono, 
quanto al loro significato, dipendenti dal contesto sono spesso soggette a 
obiezioni basate su questa fallacia. Per avere un’idea di come operi la fallacia, 
considerate un caso in cui l’asserzione di livello superiore (l’impegno effet-
tivo) non è controversa. Assumo che tutti crediamo che l’espressione “questa 
stanza” funzioni in maniera tale che è vero ciò che segue: 

(E) Può accadere che una persona possa dire veridicamente, di un oggetto 
fisico A, “A è (completamente) in questa stanza” mentre, nello stesso identico 
momento, un’altra persona (che si trova in un’altra stanza) può dire veridi-
camente, del medesimo oggetto fisico, “A non è (completamente) in questa 
stanza”. 

Supponete ora che qualcuno obietti alla vostra idea affermando in primo 
luogo che, secondo la vostra concezione, 

(F) Uno stesso oggetto fisico può allo stesso tempo essere e non essere 
completamente in questa stanza, 

e poi passando a suggerire che (F) è assurda, controintuitiva o implausi-
bile. La risposta appropriata a questa obiezione è, ritengo, rifiutare (F), met-
tere in evidenza che è (E) e non (F) che accettate, e sottolineare che (F) non 
segue da (E). Supporre che siate tenuti ad accettare (F) perché accettate (E) 
è commettere la fallacia della discesa semantica. 

Non è sempre facile determinare se venga effettivamente commessa la fal-
lacia della discesa semantica. Talvolta non è chiaro se chi solleva l’obiezione 

31



stia davvero confondendo gli impegni del suo bersaglio o se stia invece ado-
perando l’asserzione di livello oggettuale come (per usare le parole di Lewis) 
una «scorciatoia espositiva da prendere con le pinze» per esprimere gli im-
pegni in questione. Nel nostro esempio, potremmo domandarci se chi solleva 
l’obiezione ritenga veramente che crediamo o siamo impegnati a credere (F), 
o se stia soltanto usando (F) come un dispositivo che piega le regole mediante 
cui spera di esprimere il nostro impegno reale, (E). In fin dei conti, per 
quanto appaia sconsigliabile, sembra che potremmo convenire più o meno 
esplicitamente di usare (F) come una maneggevole abbreviazione che piega 
le regole attraverso cui esprimeremo (E). In tal caso, dovremmo ricordare 
tutti che è questo che sta accadendo, e dovremmo stare attenti a non finire 
per mettere in dubbio (E) perché (F) suona malissimo o appare assurda. 
Dopo tutto, abbiamo dovuto violare le regole per usare (F) come un dispo-
sitivo per esprimere (E). Se (E) implicasse qualcosa che appare assurdo, ciò 
sarebbe una buona ragione per dubitare di (E). Ma il fatto che un’asserzione 
che suona assurda può essere usata, mediante un’abbreviazione che piega le 
regole, per esprimere (E) non getta alcuna ombra su (E). In ogni caso, in as-
senza di qualunque accordo esplicito, potremmo ritrovarci a domandarci se 
chi solleva l’obiezione sia commettendo realmente la fallacia della discesa se-
mantica, o se invece si limiti a considerare bizzarra (E) stessa. 

Considerate soltanto un singolo esempio reale, pubblicato, il cui bersaglio 
non è il contestualismo riguardo agli enunciati-K, bensì una teoria secondo 
cui un certo tipo di espressione modale è ritenuto essere tale che “il suo si-
gnificato è relativo alla persona che lo usa”. In Certainty, G. E. Moore (il 
bersaglio) considera asserzioni della forma “È possibile che p sia vera”. In-
traprendendo una forma di ascesi semantica non-poi-così-noiosa (notate che 
parla del significato, delle condizioni di verità e dei valori di verità di tali as-
serzioni), Moore scrive ciò che segue: 

L’espressione “È possibile che p sia vera”, sebbene appaia impersonale, è 
in realtà un’espressione il cui significato è relativo alla persona che la usa. 
Se sono io a proferirla, che io non sappia che p è falsa è una condizione 
necessaria, anche se non sufficiente, per la verità della mia asserzione; per-
tanto, se due persone la proferiscono simultaneamente a proposito della 
medesima proposizione, è perfettamente possibile che quello che una as-
serisce sia vero e che quello che asserisce l’altra sia falso: se infatti una 
delle due sa che p è falsa, la sua asserzione sarà necessariamente falsa; lad-
dove se l’altra non sa che p è falsa, la sua asserzione può essere vera, anche 
se non sarà necessariamente tale.8 

8  Moore (1959, p. 241). 

32



Ora, tutte le tesi principali avanzate da Moore in questo passo sono chia-
ramente corrette.9 Tuttavia, Alan R. White obietta a tale resoconto scrivendo, 
per esempio, dell’«errore di Moore [ … ] di supporre che, dal momento che 
ciò che non è noto a me può essere noto a te, la stessa cosa può essere sia 
possibile che impossibile».10 Ma Moore non direbbe o scriverebbe che «la 
stessa cosa può essere sia possibile che impossibile». Perlomeno, non ho mai 
scovato tale asserzione nei suoi scritti. Ciò che scrive è: 

(G) Se due persone la proferiscono [È possibile che p sia vera] simulta-
neamente a proposito della medesima proposizione, è perfettamente possi-
bile che quello che una asserisce sia vero e che quello che asserisce l’altra sia 
falso. 

Vi sono casi che stabiliscono che su questo ha assolutamente ragione.11 E 
(G), molto semplicemente, non implica asserzioni come 

(H) La stessa cosa può essere sia possibile che impossibile. 

Non sono certo che White stia commettendo, qui, la fallacia della discesa 
semantica. Sono incline a pensare di sì. (Leggete le prime 52 pagine di Modal 
Thinking e giudicate da voi). In altri termini, sospetto che White pensi che 
(H) sia qualcosa che Moore è tenuto ad accettare. (Penso inoltre che sia per-
ché White è colpito dall’implausibilità di (H) che rifiuta la spiegazione moo-
reana delle asserzioni modali in questione). In effetti, Moore non è tenuto 
ad accettare (H). (Ancor di più: le idee di Moore su ciò che “possibile” e 
“impossibile” significano nel senso pertinente predicono che ciò che (H) 
esprime è, quanto meno, assai problematico). Ma può darsi che mi sbagli, e 
che White si renda conto che Moore non è tenuto ad accettare (H). Può darsi 
che White stia semplicemente “piegando le regole” e usando (H) come una 
“scorciatoia espositiva” mediante cui spera di esprimere ciò che Moore è re-
almente tenuto ad accettare, ossia (G). Se è così, però, non capisco che cosa 
abbia da dire contro la spiegazione di Moore – a meno che non consideri 
bizzarra (G) in quanto tale. Di fatto, è perché non riesco proprio a capire 
perché mai qualcuno dovrebbe pensare che (G) sia essa stessa chiaramente 
falsa che sospetto che, almeno in parte, White rifiuti la spiegazione di Moore 
perché pensa erroneamente che questi sia tenuto ad accettare (H). 

9  Per una difesa delle tesi di Moore, cfr. DeRose (1990, pp. 58-72).
10  White (1975, p. 52).
11  Cfr., per esempio, DeRose (1991, §1).

33



Nella letteratura pubblicata, vi sono luoghi in cui perlomeno sembra che 
la fallacia della discesa semantica venga commessa contro spiegazioni conte-
stualiste degli enunciati-K. (Ne abbiamo vista una in questa sede: considere-
rei l’uso che Yourgrau fa del suo dialogo come un esempio della fallacia. Il 
contestualista non è tenuto ad autorizzare l’ultima bizzarra battuta di B. Tale 
battuta è soltanto un analogo di livello oggettuale di qualche asserzione me-
talinguistica che, secondo il contestualismo, B potrebbe proferire appropria-
tamente e veridicamente – se fosse filosoficamente sufficientemente raffinato. 
Qualche altro esempio coinvolge la pretesa che il contestualismo implichi 
asserzioni di qualcuno dei tipi che abbiamo incontrato nei passi 1-4 di Lewis). 
Credo tuttavia che in sede di conversazione, nei miei spostamenti filosofici, 
le obiezioni basate sulla fallacia della discesa semantica costituiscano, persino 
fra alcuni filosofi del linguaggio e della mente estremamente capaci (dico 
“persino” fra loro perché sono quelli che, dato l’ambito delle loro ricerche, 
dovrebbero saperla più lunga), il tipo di obiezione più comune che ho in-
contrato. Il tipo di obiezione più comune – perlomeno per come suddivido 
io i tipi – ha cioè, grosso modo, la forma “Secondo te… ”, o “Secondo il con-
testualismo… ”, laddove la lamentela è completata inserendo al posto dei 
puntini una qualche asserzione che suona assai implausibile ma che di fatto 
io rifiuterei, che le mie concezioni mi porterebbero a rifiutare, e che è tale 
che la migliore spiegazione del fatto che mi venga attribuita è che viene con-
fusa con (o ritenuta erroneamente seguire da) qualche asserzione di livello 
superiore che effettivamente accetto. 

Consentitemi di presentare rapidamente un esempio assai comune, che 
si differenzia un poco dagli altri esempi della fallacia che abbiamo visto in 
questo saggio in quanto non coinvolge asserzioni di tenore lewisiano come 
quelle secondo cui la conoscenza “svanirebbe”, “se ne andrebbe”, ecc. Ho 
udito frequentemente, occasionalmente da parte di alcuni filosofi estrema-
mente capaci, frasi come: “Secondo te, se Henry sappia oppure no dipende 
dal contesto. Ma come può la conoscenza di Henry dipendere dal nostro con-
testo?!!”. Ora, io non direi mai: 

(I) Se Henry sappia oppure no dipende dal nostro contesto. 

In effetti, le mie idee mi metterebbero in guardia dal dire qualunque cosa 
siffatta. Quelle che direi sono cose come: 

(J) Se possiamo asserire veridicamente vari enunciati-K a proposito di 
Henry dipende (almeno in parte) dal nostro contesto. 

34



E ciò perché, secondo me, il contenuto di tali asserzioni dipende dal con-
testo. Ora, può darsi che alcuni di quelli che sollevano simili obiezioni si ren-
dano conto che io, in effetti, rifiuto (I), e che usino (I) semplicemente nella 
speranza che possa essere un’ovvia scorciatoia espositiva per esprimere la 
mia concezione reale, (J). Questo, però, è improbabile, perché quando dico 
loro che rifiuto (I), solitamente ne rimangono sorpresi. Devo sospettare che 
costoro commettano, perlomeno di solito e perlomeno in qualche misura, la 
fallacia della discesa semantica. 

Alla luce di questa situazione, ritengo poco saggio imboccare qualunque 
scorciatoia che pieghi le regole per esprimere le concezioni e gli impegni del 
contestualista. Se qualcuno trova fortemente implausibili le tesi che – come 
(J) – il contestualista è effettivamente tenuto ad accettare, allora, sebbene io 
stesso non riesca a capirne la ragione, questo va benissimo. Ma data quella 
che sembra essere una tendenza generale a lasciarsi sviare dalla fallacia della 
discesa semantica, anziché usare, per esprimere le idee del contestualista, 
scorciatoie che piegano le regole come (I), dovremmo invece intimare espli-
citamente alle persone di tenere il più possibile lontano dalla propria mente 
tali fuorvianti asserzioni nel valutare il contestualismo.* 

*  Edizione originale: Keith DeRose, Now You Know It, Now You Don’t, in The Pro-
ceedings of the Twentieth World Congress of Philosophy, Vol. 5, 2000, pp. 91-106, 
https://doi.org/10.5840/wcp202000515. © Philosophy Documentation Center. Tradu-
zione italiana di Giorgio Volpe.

35





Dal contestualismo al contrastivismo 

Jonathan Schaffer 

 
Il contestualismo tratta “sa” come un indicale che denota proprietà epi-

stemiche differenti in contesti differenti. Il contrastivismo tratta “sa” come 
un’espressione che denota una relazione ternaria con un posto per una pro-
posizione di contrasto. Sosterrò che il contrastivismo risolve i principali pro-
blemi filosofici del contestualismo mediante l’impiego di un modello 
linguistico migliore. Il modo migliore di comprendere le intuizioni conte-
stualiste è attraverso la teoria contrastivista. 

1. Il contestualismo 

Che cos’è il contestualismo? Secondo Keith DeRose, «“contestualismo” 
si riferisce alla posizione secondo cui le condizioni di verità degli enunciati 
che ascrivono e negano conoscenza [ … ] variano in certi modi a seconda del 
contesto in cui sono proferiti» (1999, p. 187: cfr. anche 1992, p. 914). DeRose 
è sulla strada giusta, ma bisogna chiarire ciò che intende quando dice che le 
condizioni di verità «variano in certi modi». In fin dei conti, anche l’anti-
contestualista più fanatico penserà che le condizioni di verità di un proferi-
mento di “Moore sa che ha le mani” variano in certi modi, dal momento che 
la denotazione di “Moore” varia col contesto. Il chiarimento di cui c’è biso-
gno è che, per il contestualista, almeno una parte della variabilità delle con-
dizioni di verità è riconducibile all’occorrenza di “sa”. 

Cos’è dunque il contestualismo? È la teoria secondo cui “sa” apporta una 
dipendenza semantica dal contesto ai proferimenti in cui compare (al di là 
di qualunque dipendenza dal contesto dovuta ad altre componenti di ciò che 
viene detto). Questo solleva tre domande di chiarimento: (i) In che modo 
“sa” apporta una dipendenza semantica dal contesto? (ii) Quale dipendenza 
dal contesto apporta? Perché credere che “sa” funzioni effettivamente in 
questo modo? 

In primo luogo, dunque, in che modo “sa” apporta una dipendenza se-
mantica dal contesto? In altri termini, qual è il meccanismo semantico coin-
volto? Su questo punto Stewart Cohen è esplicito: «La teoria [ … ] interpreta 
“conoscenza” come un indicale. In quanto tale, un parlante può attribuire 



conoscenza a un soggetto mentre un altro parlante gliela nega, senza con-
traddizione» (1988, p. 97; cfr. anche, inter alia, DeRose 1992, p. 920; Neta 
2003; Hawthorne 2004). Ciò che si intende quando si dice che “sa” è un in-
dicale è che corrisponde al modello per gli indicali di David Kaplan (1977), 
avendo un carattere contestualmente invariante, che è una funzione da un 
contesto a un contenuto (DeRose 1992, p. 921; Hawthorne 2004). Pertanto, 
esattamente come “Sono al caffè di Haymarket” può essere vero detto da 
Ann ma falso detto da Ben, così “Moore sa che ha le mani” può essere vero 
detto nell’aula del tribunale ma falso detto nell’aula universitaria, perché sia 
“io” che “sa” sono associati a regole semantiche che generano un contenuto 
che varia col contesto. I contestualisti sostengono dunque: 

(1) Indicalità. “Sa” è un indicale. 

Passando alla seconda domanda, quale dipendenza dal contesto apporta 
“sa”? In altri termini, qual è il suo carattere? Su questo punto David Lewis 
dice: «S sa che p sse le prove di s eliminano ogni possibilità in cui non-p – 
pss! – eccetto che per quelle che stiamo appropriatamente ignorando» (1996, 
p. 554). La tesi di Lewis è abbastanza chiara, anche se, rigorosamente par-
lando, la formulazione dovrebbe essere metalinguistica:1 “S sa che p” è vero 
nel contesto c sse (i) R è l’insieme dei mondi rilevanti in c e (ii) le prove di s 
eliminano ogni mondo non-p in R. La domanda relativa al contenuto diventa 
dunque, per Lewis: «Quali [possibilità] sono le “alternative rilevanti”?» 
(ibid.). Pertanto, così come il carattere di “io” è una funzione da contesti a 
individui definita dalla regola autore del proferimento, così il carattere di “sa” 
è una funzione da contesti a proprietà epistemiche definita dalla regola al-
ternative rilevanti. Su questo punto è esplicito Mark Heller: «Ogni selezione 
di mondi definisce una particolare proprietà epistemica. Sono tutte queste 
proprietà che sono i possibili referenti del termine “conoscenza”. È il con-
testo che determina quale di esse sia oggetto di riferimento in una particolare 
occasione» (Heller 1999, p. 117; cfr. anche Cohen 1988, p. 96). I contestua-
listi sostengono dunque: 

(2) Rilevanza. Il contenuto di “sa” è determinato dalle alternative rile-
vanti.2 

1  Come Lewis riconosce nel capoverso conclusivo (1996, pp. 566 sg.).
2  Alcuni contestualisti invocano gli standard (la forza della posizione epistemica) an-

ziché le alternative. Ogni standard corrisponde a un insieme di alternative: uno standard 
s determina una distanza d nello spazio logico, che determina una sfera di mondi (DeRose 
1995, pp. 34-35; Heller 1999, p. 116). Ma non ogni insieme di alternative corrisponde a 

38



Passando alla terza e ultima domanda, perché credere che “sa” funzioni 
effettivamente in questo modo? In altri termini, perché credere che “sa” sia 
un indicale il cui contenuto è determinato dalle alternative rilevanti? I con-
testualisti forniscono tre argomenti connessi. Il primo (e quello di maggior 
spicco) è che il contestualismo mette al riparo l’oggetto inamovibile della 
credenza dogmatica dalla forza inarrestabile dell’argomentazione scettica. 
Come dice DeRose: 

[L]e nostre affermazioni ordinarie di avere conoscenza possono essere 
salvaguardate dall’attacco apparentemente devastante dello scettico, spie-
gando al contempo la forza di persuasione dell’argomentazione scettica. 
Il fatto che lo scettico possa invocare standard elevatissimi che noi non 
riusciamo a soddisfare non ha infatti la benché minima tendenza a mo-
strare che non sodisfiamo gli standard meno rigidi che vigono nelle con-
versazioni e nei dibattiti ordinari. (DeRose 1995, p. 5; cfr. anche, inter 
alia, Lewis 1979, pp. 245-246; Cohen 1999, pp. 66-67; Heller 1999, p. 
121) 

L’idea, qui, è che il dogmatico è nel giusto quando dice, nel contesto or-
dinario c1, (i) “Moore sa che ha le mani”, mentre lo scettico che menziona 
possibilità eccezionali come quella di essere un cervello-in-una-vasca è nel 
giusto quando conclude, in tale eccezionale contesto c2, (ii) “Moore non sa 
che ha le mani”. Lo scettico sbaglia soltanto a pensare che queste due affer-
mazioni siano in conflitto. Fra (i) e (ii) il conflitto non è maggiore di quello 
che vi sarebbe fra l’affermazione di Ann (iii) “Sono al caffè di Haymarket” 
e quella di Ben (iv) “Non sono al caffè di Haymarket”. Qualunque parvenza 
di conflitto è dovuta a un’equivocazione sul riferimento di un indicale (sia 
esso “sa” o “io”). I contestualisti sostengono dunque: 

(3) Equivocazionismo. Il contenuto variabile contestualmente di “sa” rivela 
che gli srgomenti scettici sono equivoci. 

A favore del contestualismo militano altri due argomenti (di minor spicco) 
rinvenibili nella letteratura. Il secondo argomento è che il contestualismo 
spiega l’instabilità dell’accettabilità delle attribuzioni di conoscenza (DeRose 
1992, pp. 913-918; Cohen 1999, pp. 57-60). È intuitivamente evidente che 
alcune attribuzioni di conoscenza sono instabili. Ad esempio, un’occhiata 

uno standard: se un insieme di alternative non costituisce una sfera nello spazio logico, 
non vi corrisponderà nessuno standard. Le alternative sono dunque preferibili per ragioni 
di generalità (per una trattazione più approfondita, cfr. Schaffer 2005a). Come emergerà 
più avanti, invocare gli standard renderebbe anzi “sa” inutile agli scopi dell’indagine, dal 
momento che le alternative indagate potrebbero non costituire una sfera.

39



all’orologio sarà normalmente sufficiente per rendere accettabile dire “So 
che sono le 15:15”. Ma se è in discussione la precisione dell’orologio, un’oc-
chiata all’orologio non sarà sufficiente a rendere accettabile tale attribuzione: 
sarà richiesta ulteriore corroborazione. Il contestualismo fornisce una spie-
gazione semantica immediata di tale instabilità: la questione della precisione 
dell’orologio introduce un’ulteriore alternativa rilevante, trasferendo la de-
notazione di “sa” su una proprietà epistemica più esigente.3 

Il terzo argomento a favore del contestualismo è che adatta “sa” agli scopi 
dell’indagine in corso (Neta 2002). Le indagini possono essere concepite sul 
modello dei test a scelta multipla: sono governate da domande4 che presen-
tano delle alternative.5 Indicizzare “sa” alle alternative rilevanti adatta il ter-
mine agli scopi delle scelte multiple, perché l’insieme delle alternative 
rilevanti per “sa” varia con la domanda a scelta multipla dell’indagine. Sup-
ponete, ad esempio, che Mikey sia in grado di distinguere la Coca Cola dalla 
Sprite ma non dalla Pepsi. In tal caso, Mikey (i) avrà successo se oggetto del-
l’indagine è se la bevanda sia Coca Cola o Sprite, ma (ii) fallirà se oggetto 
dell’indagine è se la bevanda sia Coca Cola o Pepsi. Dunque: Mikey sa che 
la bevanda è Coca Cola? Il contestualismo adatta “sa” agli scopi dell’indagine 
in corso facendo sì che “Mikey sa che la bevanda è Coca Cola” risulti (i) vero 
quando l’alternativa rilevante è che la bevanda è Sprite, ma (ii) falso quando 
l’alternativa rilevante è che la bevanda è Pepsi. 

Questo completa la mia caratterizzazione del contestualismo. Devo ag-
giungere due precisazioni a mo’ di conclusione. La prima è che le tesi con-
testualiste (1)-(3) sono neutrali rispetto all’analisi della conoscenza. Su questo 

3  Sia per il dogmatico che per lo scettico, l’instabilità dell’accettabilità [delle attri-
buzioni di conoscenza] va spiegata pragmaticamente. Lo scettico, per esempio, può in-
vocare la pragmatica dell’iperbole per spiegare l’instabilità delle condizioni di asseribilità 
delle affermazioni di avere conoscenza (Schaffer 2004). Sospetto che in questo il dog-
matico avrà vita molto più dura, ma ciò solleva questioni che non posso discutere in 
questa sede.

4  Come dice John Dewey, «Indagare e domandare sono, fino a un certo punto, ter-
mini sinonimi» (1938, p. 105 [158; trad. it. modificata]). Jaakko Hintikka (1981) ha ela-
borato un modello interrogativo dell’indagine formalmente esplicito, in base al quale 
l’indagine è un gioco cooperativo fra Domandante e Rispondente, rappresentato da una 
sequenza di coppie domanda-e-risposta 〈〈D1, R1〉, 〈D2, R2〉, …, 〈Dn, Rn〉〉.

5  L’associazione delle domande alle loro possibili risposte alternative è nota come 
Detto di Hamblin (da Hamblin 1958). Il Detto di Hamblin connette la semantica delle 
domande alle risposte in un modo che spiega tutta una gamma di inferenze, come quella 
da “A: Chi ha rubato la bicicletta? B: Mary ha rubato la bicicletta” a “B ha risposto alla 
domanda di A”, consentendo al contempo di trattare naturalmente nozioni come quella 
di presupposizione. […]

40



punto vi sono infatti divergenze sostanziali fra i contestualisti.6 Il mio obiet-
tivo non è pronunciarmi sulle diverse versioni del contestualismo, bensì con-
frontare la cornice contestualista generale delineata da (1)-(3) con la cornice 
contrastivista generale, che si rivelerà altrettanto neutrale. In questa sede non 
discuterò dunque tale questione. 

La seconda precisazione da fare è che la mia caratterizzazione del conte-
stualismo è in parte stipulativa. La letteratura presenta un’intera famiglia di 
teorie che portano il nome di “contestualismo”, le quali condividono poco 
più di una struttura di somiglianze di famiglia.7 Il mio obiettivo non è quello 
di generare una disputa verbale, bensì quello di confrontare le tesi (1)-(3) 
con le loro controparti contrastiviste, che si riveleranno sottilmente diverse. 
Se dovesse risultare controverso, mi limiterei dunque a lasciar cadere il ter-
mine “contestualismo”. 

2. Il contrastivismo 

Cos’è il contrastivismo? Caratterizzazione negativa: è diffusa l’assunzione 
che la conoscenza sia una relazione binaria di forma Ksp. Il progetto di com-
prendere la conoscenza diventa dunque il progetto di completare lo schema 
“s sa che p sse … ”. L’epistemologo tradizionale suppone che vi sia una rela-
zione Ksp, mentre il contestualista suggerisce che ve ne siano molte. Il con-
trastivista dice che non ce n’è nessuna: l’assunzione che la conoscenza sia una 
relazione binaria è un errore dovuto alla forza seduttiva della grammatica su-
perficiale di una particolare forma di proferimento. 

Caratterizzazione positiva: il contrastivismo è la concezione secondo cui 
la conoscenza è una relazione ternaria di forma Kspq, dove q è una propo-
sizione di contrasto.8 Questo solleva tre domande di chiarimento: (i) In che 

6  Vi è potenzialmente una funzione uno a uno dalle principali analisi della cono-
scenza ai contestualisti, definita dalla regola “ha difeso una versione contestualizzata”. 
Tale funzione associa l’analisi della conoscenza come credenza vera giustificata a Cohen, 
quella del tracciamento (tracking) a DeRose, quella dell’eliminazione a Lewis e quella 
affidabilista a Heller.

7  David Annas (1978) e Michael Williams (1996) offrono ad esempio delle teorie 
“contestualiste” che non corrispondono alla mia definizione. Entrambi sono, grosso 
modo, dei social-fondazionalisti sul regresso delle ragioni, sostenendo che tale regresso 
può fermarsi a proposizioni che non vengono messe in discussione dai propri pari. Que-
sta concezione della giustificazione è compatibile praticamente con qualunque conce-
zione del comportamento linguistico di “sa” (DeRose 1995). 

8  Rigorosamente parlando, è necessario anche un relatum temporale t, dal momento 
che si può imparare o dimenticare. La struttura “binaria” completa è dunque in realtà 

41



modo q costituisce un fattore delle attribuzioni di conoscenza? (ii) Che cosa 
determina il valore di q? (iii) Perché credere che q effettivamente esista? 

In primo luogo, dunque, in che modo q costituisce un fattore delle attri-
buzioni di conoscenza? In altri termini, qual è la relazione fra Kspq e “sa”? 
Il contrastivista ha un ventaglio di opzioni su questo punto, fra cui: (a) trat-
tare “sa” come lessicalmente e dunque sintatticamente ternario; (b) trattare 
“sa” come sintatticamente binario ma bisognoso di un’integrazione seman-
tica per generare una proposizione (in analogia a quella che Kent Bach (1994) 
chiama “complementazione (completion)”); (c) trattare “sa” come termine 
semanticamente binario ma che sollecita un abbellimento pragmatico al fine 
di generare un’affermazione decentemente specifica (in analogia alla nozione 
di “espansione (espansion)” tramite ciò che è implicito di Bach); (d) trattare 
“sa” come pienamente binario ma concettualmente inferiore a, e meritevole 
di essere rimpiazzato da, un “sa*” ternario (Sinnott-Armstrong 2004). In 
ogni caso, il contrastivista sostiene: 

(4) Ternarietà. “Sa” denota una relazione a tre posti, Kspq. 

Per amor di definitezza, perseguirò l’opzione (a) ed esplorerò l’idea che 
“sa” sia lessicalmente ternario. Siccome la struttura lessicale si proietta su 
quella sintattica (Chomsky 1981; cfr. anche Hale, Keyser 1993), questo im-
plica che tutte le attribuzioni di conoscenza contengono, nella loro forma lo-
gica, una variabile di contrasto q sintatticamente reale. Qualcuno potrà 
liquidare sui due piedi l’ipotesi di una variabile di contrasto nascosta (pur 
continuando ad accettare una delle altre opzioni di cui sopra), ma io consi-
dero la postulazione di variabili sintattiche una questione sottile che richiede 
strumenti di diagnosi altrettanto sottili. 

Ecco qui cinque argomenti per la conclusione che q è sintatticamente 
reale. In primo luogo, vi è l’argomento delle attribuzioni contrastive. Uno 
strumento per diagnosticare l’esistenza di variabili nascoste è l’esistenza di 
controparti manifeste che articolano gli stessi elementi lessicali con un posto 
per un argomento addizionale. Ad esempio, una ragione per pensare che 
“preferisce” denoti una relazione ternaria, nonostante l’esistenza di attribu-
zioni di preferenza binarie come “Ann preferisce il cioccolato”, è l’esistenza 
di attribuzioni di conoscenza manifestamente contrastive come “Ann prefe-
risce il cioccolato alla vaniglia”. Le attribuzioni di conoscenza hanno an-
ch’esse delle forme contrastive. Ci sono attribuzioni binarie come “Holmes 
sa che Mary ha rubato la bicicletta”, ma ci sono anche attribuzioni contrastive 

Kspt, e la struttura “ternaria” completa è in realtà Kspqt. Nel testo sopprimo t per co-
modità.

42



come “Holmes sa che Mary ha rubato la bicicletta anziché il carro”, come 
pure attribuzioni interrogative come “Holmes sa che cosa ha rubato Mary”, 
che incorporano domande denotanti insieme di alternative (§1). Considerare 
soltanto le attribuzioni binarie è commettere un errore di campionamento.9 

In secondo luogo, vi è l’argomento delle variabili vincolate. Un altro stru-
mento di diagnosi per le variabili nascoste è l’esistenza di effetti di vincolo, 
date le giuste condizioni sintattiche (cioè co-indicizzazione e c-comando). 
Ad esempio, nel caso di “Ann preferisce il cioccolato”, si può prefissare un 
quantificatore che vincola il contrasto, come in “In ogni gelateria, Ann pre-
ferisce il cioccolato”. Questo enunciato ha una lettura vincolata secondo cui 
dice, ad esempio, che nella gelateria-1 Ann preferisce il cioccolato anziché 
gli altri gusti della gelateria-1; nella gelateria-2 Ann preferisce il cioccolato 
anziché gli altri gusti della gelateria-2; ecc. Le attribuzioni di conoscenza ge-
nerano anch’esse delle letture in cui il contrasto è vincolato. Supponete che 
qualcuno dica: “In ogni test, Mikey sa che la bevanda è Coca Cola”. Questo 
enunciato ha una lettura vincolata secondo cui dice: nel primo test, Mikey 
sa che la bevanda è Coca Cola anziché Sprite; nel secondo test, Mikey sa che 
la bevanda è Coca Cola anziché Pepsi; ecc. Spiegazione: il quantificatore vin-
cola q.10 

9  Il teorico binario potrebbe replicare che “sa” è ambiguo (/variabilmente poliadico) 
fra una relazione binaria e una contrastiva, oppure che la frase introdotta da “anziché” 
è una mera frase aggiuntiva. L’opzione dell’ambiguità mi colpisce per la sua implausibilità 
e non la approfondirò ulteriormente: le ambiguità non vanno postulate con tanta legge-
rezza! La lettura aggiuntiva è anch’essa implausibile. Se la frase introdotta da “anziché” 
nelle attribuzioni di conoscenza contrastive fosse meramente aggiuntiva, allora (i) sa-
rebbero lecite frasi introdotte da “anziché” iterate, (ii) la frase introdotta da “anziché” 
servirebbe da modificatore di stato e (iii) se venissero inserite altre espressioni aggiuntive 
l’ordine non avrebbe alcuna importanza. Ma (i) l’iterazione non è lecita: ?“Holmes sa 
che Mary ha rubato la bicicletta anziché il carro anziché Peter”; (ii) la modificazione di 
stato è oscura: è chiaro che cosa sia trovarsi nello stato di conoscenza guardando, ma è 
oscuro che cosa potrebbe significare essere nello stato di conoscenza anziché Peter; e 
(iii) l’ordine conta; “Holmes sa che Mary ha rubato la bicicletta anziché il carro guar-
dando” va bene, mentre non va bene ?“Holmes sa che Mary ha rubato la bicicletta guar-
dando anziché che ha rubato il carro”. Inoltre la lettura aggiuntiva non coprirebbe le 
attribuzioni interrogative.

10  Il test delle variabili vincolate si deve a Barbara Partee (1989) ed è ampiamente 
usato da Jason Stanley (2000). Due caveat: (i) le intuizioni sulle letture vincolate possono 
essere assai delicate; (ii) ci può essere una spiegazione pragmatica di alcune letture vin-
colate (Bach 2000). Stanley ammette (comunicazione personale) che in questo caso si 
ha una lettura vincolata, ma suggerisce una spiegazione sintattica alternativa, ossia che 
ciò che viene vincolato è la variabile di dominio per il quantificatore che compare in “la 
bevanda”, non una variabile di contrasto. Tuttavia si continuano a ottenere letture vin-
colate se si battezza la bevanda “Sam” e si dice: “In ogni test, Mikey sa che Sam è Coca 

43



In terzo luogo, vi è l’argomento dell’ellissi. Un ulteriore strumento di dia-
gnosi per le variabili nascoste è l’esistenza di effetti di conservazione nei siti 
di ellissi. Ad esempio, nel caso di “Ann preferisce il cioccolato”, si può suf-
fissare un posto vuoto che copia il contrasto, come in “Ann preferisce il cioc-
colato, e anche Ben”. Se ciò che preferisce Ann è il cioccolato anziché la 
vaniglia, allora il congiunto relativo a Ben è vero sse Ben preferisce il ciocco-
lato alla vaniglia (Ben deve preferire quel che preferisce Ann). Le attribuzioni 
di conoscenza sono anch’esse caratterizzate dalla conservazione del contrasto 
sotto ellissi. Supponete che sia in corso un’indagine per scoprire se Mary 
abbia rubato la bicicletta oppure il carro e che qualcuno dica: “Holmes sa 
che Mary ha rubato la bicicletta, e anche Watson”. In questo caso, quello 
che Holmes sa è che Mary ha rubato la bicicletta anziché il carro, e la prova 
della realtà sintattica del contrasto è che il congiunto relativo a Watson è vero 
sse Watson sa che Mary ha rubato la bicicletta anziché il carro. Spiegazione: 
il meccanismo di copiatura “legge” q.11 

In quarto luogo, vi è l’argomento della focalizzazione. Un ulteriore stru-
mento di diagnosi per le variabili nascoste è l’esistenza di una sensibilità se-
mantica alle differenze di focalizzazione. Ad esempio, “Ed preferisce bere il 
tè” e “Ed preferisce bere il tè” hanno condizioni di verità differenti: se la 
classifica generale delle preferenze di Ed è innanzitutto bere il caffè, poi bere 
il tè, infine fare il bagno nel tè, allora il primo enunciato è vero mentre il se-
condo è falso. Come osserva Fred Dretske, le attribuzioni di conoscenza ge-
nerano anch’esse un fenomeno di sensibilità alla focalizzazione: 

Qualcuno che affermi di sapere che Clyde ha venduto la sua macchina per 
scrivere ad Alex non afferma (necessariamente) la stessa cosa di qualcuno 
che affermi di sapere che Clyde ha venduto la sua macchina per scrivere 
ad Alex. [ … ] Una persona che sa che Clyde ha venduto la sua macchina 

Cola”. L’effetto non può dunque essere liquidato spiegandolo nei termini di una variabile 
di dominio che compare in “la bevanda”. (Meno artificiosamente, si potrebbe iniziare 
da un caso in cui Mikey viene sottoposto a un test per la discriminazione dell’altezza. 
Gli viene presentato Tim, che è alto sei piedi, e gli viene chiesto in primo luogo: “Tim è 
alto sei piedi oppure sette?”. In secondo luogo, gli viene chiesto: “Tim è alto sei piedi 
oppure sei piedi e un pollice?”. La medesima lettura vincolata sorge ora per “Qualunque 
sia la domanda, Mikey sa che Tim è alto sei piedi”).

11  Assumo qui una concezione dell’ellissi del SV incentrata sulla copiatura sintattica 
come quella difesa da Robert May (1985; cfr. anche Fiengo, May 1994), secondo cui nel 
sito dell’ellissi vengono copiate la struttura sintattica e il contenuto lessicale di un ante-
cedente. Quel che dico è tuttavia compatibile con una visione pluralistica per cui tipi 
differenti di ellissi ricevono trattamenti diversi, come in Shalom Lappin (1996). Caveat: 
può essere difficile discernere se venga realmente copiata una variabile o sia semplice-
mente presente una presupposizione.

44



per scrivere ad Alex deve essere in grado di escludere la possibilità che 
gliel’abbia data, o che gliel’abbia prestata. [ … ] Ha bisogno invece soltanto 
di una giustificazione nominale, sempre che abbia bisogno di una qualche 
giustificazione, per pensare che è stato Alex la persona a cui l’ha venduta. 
(Dretske 1981a, p. 373; cfr. anche 1972) 

Spiegazione: le differenze di focalizzazione inducono differenze in q. Sa-
pere che Clyde ha venduto la sua macchina per scrivere ad Alex è sapere che 
Clyde ha venduto, anziché dato o prestato, la sua macchina per scrivere ad 
Alex: Kspq1; mentre sapere che Clyde ha venduto la sua macchina per scri-
vere ad Alex è sapere che Clyde ha venduto la sua macchina per scrivere ad 
Alex anziché a Bonnie: Kspq2.12 

In quinto e ultimo luogo, vi è l’argomento dei paradossi superficiali. Un 
ultimo strumento di diagnosi per le variabili nascosta è l’esistenza di para-
dossi superficiali. Supponete che la classifica generale delle preferenze di 
Ann sia innanzitutto cioccolato, poi vaniglia, infine fragola. Questo genera 
un paradosso superficiale fra “Ann preferisce la vaniglia” e “Ann non prefe-
risce la vaniglia”, paradosso che può essere risolto notando che Ann prefe-
risce la vaniglia alla fragola ma non la preferisce al cioccolato. Le attribuzioni 
di conoscenza risolvono anch’esse dei paradossi superficiali. Supponete che 
Mikey sia in grado di distinguere la Coca Cola dalla Sprite ma non dalla 
Pepsi. Questo genera un paradosso superficiale fra “Mikey sa che la bevanda 
è Coca Cola” e “Mikey non sa che la bevanda è Coca Cola”, paradosso che 
può essere risolto notando che Mikey sa che la bevanda è Coca Cola anziché 
Sprite ma non sa che è Coca Cola anziché Pepsi. Spiegazione: i paradossi su-
perficiali sono dovuti a variazioni di q. 

Dettagli a parte, qualunque storia preferiate per “preferisce”, raccontatela 
anche per “sa”. 

Passando alla seconda domanda, che cosa determina il valore di q? Le at-
tribuzioni di conoscenza contrastive, interrogative e focalizzate esibiscono 
delle frasi introdotte da “anziché” esplicite, e dunque determinano esplici-

12  Le differenze di focalizzazione non sono sempre efficaci sotto il profilo semantico. 
Ad esempio, non sembra esservi alcuna differenza di condizioni di verità fra “Mary ha 
rubato la bicicletta” e “Mary ha rubato la bicicletta”. Tuttavia, le differenze di focalizza-
zione producono effettivamente delle differenze nelle condizioni di verità in casi come 
quelli che coinvolgono avverbi di quantificazione, condizionali, modali, generici, super-
lativi e fattivi come “è strano che” e “ho scoperto che” (Rooth 1996, §1; cfr. anche 1992; 
Hajicova et al. 1998, §2.2.2). Che cosa unifica questo elenco? In altri termini, quali dif-
ferenze di focalizzazione generano differenze nelle condizioni di verità? Partee (1991) 
ipotizza che la sensibilità alla focalizzazione sorga da operatori che si applicano ad argo-
menti multipli in maniera asimmetrica. Essa rivela dunque una molteplicità di argomenti 
laddove la superficie ne esibisce soltanto una.

45



tamente q. E le attribuzioni binarie? In esse q si comporta come una variabile 
libera: può trovare un antecedente oppure ricevere un valore costruito prag-
maticamente. Quando il discorso precedente è caratterizzato da una parti-
colare indagine, le alternative indagate possono servire da antecedente di q. 
In generale, si potrebbero pensare le dinamiche di discorso nei termini di 
quello che Robert Stalnaker (1998) chiama l’insieme contesto, che contiene 
“tutte le situazioni fra cui i parlanti intendono distinguere coi loro atti lin-
guistici” (p. 5). L’insieme contesto può servire da antecedente di q. Se questo 
non riesce, il valore di q deve essere costruito pragmaticamente.13 Ciò che 
emerge dal ventaglio delle attribuzioni di conoscenza è una molteplicità di 
meccanismi linguistici per saturare un posto di contrasto. Ciò che emerge è 
una relazione ternaria in varie guise linguistiche. Il contrastivista conclude 
pertanto: 

(5) Saturazione. Il valore di q è determinato dai meccanismi standard per 
la saturazione dei posti argomentali. 

Passando infine alla terza e ultima domanda, perché credere che q effet-
tivamente esista? Il contrastivista offre quattro argomenti collegati. In primo 
luogo, come è stato approfondito più sopra, il miglior trattamento linguistico 
delle attribuzioni di conoscenza può richiedere che q sia sintatticamente 
reale. 

Il secondo argomento in favore di q è che permette di conciliare la cono-
scenza dogmatica col dubbio scettico. Moore sa che ha le mani? Il dogmatico 
risponde sì: ce le ha proprio davanti agli occhi. Lo scettico risponde no: per 
quel che ne sa, Moore potrebbe essere un cervello-in-una-vasca. Il ricono-
scimento di q riconcilia queste risposte parzialmente plausibili consentendo 
di rispondere sì e no: sì, Moore sa che ha le mani anziché i moncherini, ma 
allo stesso tempo no, Moore non sa che ha le mani anziché delle immagini-
di-mani-prodotte-nella-vasca. Il contrastivista sostiene dunque: 

(6) Compatibilismo. Il contrastivismo rende compatibili la conoscenza dog-
matica e il dubbio scettico, in quanto relativi a valori differenti di q. 

Il terzo argomento in favore di q è che spiega le differenze di accettabilità 
delle varie attribuzioni di conoscenza, inclusa l’instabilità dell’accettabilità 

13  Così, quando Moore sale su podio e dichiara “So che ho due mani” (un’attribu-
zione binaria collocata nella posizione iniziale del discorso), noi (l’uditorio) dobbiamo 
costruire pragmaticamente un contrasto. Lo facciamo con carità. Suggerisco che è per 
questo che le dichiarazioni di conoscenza mooreane appaiono innegabili e tuttavia vuote.

46



delle attribuzioni di conoscenza binarie (§1). Le differenze di accettabilità 
sono spiegate tramite variazioni nella proposizione espressa: Kspq1 contro 
Kspq2. Il contrastivismo fornisce dunque una spiegazione semantica imme-
diata del perché “So che sono le 15:15” può essere accettata ordinariamente 
sulla base di un’occhiata all’orologio, ma non quando è in questione la pre-
cisione di quest’ultimo. La spiegazione è che nel caso ordinario il contrasto 
non include la possibilità di errore legata all’orologio, mentre l’introduzione 
della questione della precisione di quest’ultimo modifica il contrasto impli-
cito in modo che tale possibilità di errore risulti inclusa. Il contrastivismo 
fornisce inoltre una spiegazione immediata e uniforme del perché le diffe-
renze negli argomenti-“anziché” nelle alternative indagate e nei costituenti 
focalizzati generino anch’esse delle differenze di accettabilità. Supponete che 
Holmes abbia trovato le impronte digitali di Mary sulla scena del delitto ma 
non si sia dato la pena di verificare che è stata una bicicletta che ha rubato. 
Allora, intuitivamente, “Holmes sa che Mary anziché Peter ha rubato la bi-
cicletta” è vera, mentre “Holmes sa che Mary ha rubato la bicicletta anziché 
il carro” è falsa; “Holmes sa chi ha rubato la bicicletta” è vera, mentre “Hol-
mes sa che cosa ha rubato Mary” è falsa; e “Holmes sa che Mary ha rubato 
la bicicletta” è vera, mentre “Holmes sa che Mary ha rubato la bicicletta” è 
falsa. La spiegazione è che Kh 〈che Mary ha rubato la bicicletta, che Peter 
ha rubato la bicicletta〉 è vera, mentre Kh 〈che Mary ha rubato la bicicletta, 
che Mary ha rubato il carro〉 è falsa. 

Il quarto e ultimo argomento in favore di q è che permette alle attribuzioni 
di conoscenza di assegnare un “punteggio” al progresso complessivo dell’in-
dagine. Siccome ciascuno stadio di quest’ultima può essere concepito sul 
modello delle domande a scelta multipla (§1), è possibile assegnare un pun-
teggio al progresso complessivo dell’indagine stilando un registro delle do-
mande a scelta multipla alle quali si è in grado di rispondere. Il 
riconoscimento di q permette di assegnare tale punteggio perché valori dif-
ferenti di q corrispondono a stadi differenti dell’indagine. Così, se Mikey è 
in grado di distinguere la Coca Cola dalla Sprite ma non dalla Pepsi, risulta 
possibile assegnare un punteggio al suo parziale progresso complessivo nel 
determinare ciò che sta bevendo tramite: successo, Mikey sa che la bevanda 
è Coca Cola anziché Sprite; fallimento, Mikey non sa che la bevanda è Coca 
Cola anziché Pepsi. 

Questo completa la mia caratterizzazione del contrastivismo. Devo ag-
giungere due precisazioni a mo’ di conclusione. La prima è che le tesi con-
trastiviste (4)-(6) sono neutrali rispetto all’analisi della conoscenza. 
Potenzialmente, vi è spazio per una versione “contrastivizzata” di ciascuna 
delle principali teorie della conoscenza. Il mio obiettivo non è pronunciarmi 
sulle diverse versioni del contrastivismo, bensì confrontare in generale la cor-

47



nice contrastivista con quella contestualista, che è altrettanto neutrale (§1). 
In questa sede non discuterò dunque ulteriormente tale questione.14 

La seconda precisazione da fare è che la mia caratterizzazione del contra-
stivismo è totalmente stipulativa. Per “contrastivismo” intendo la congiun-
zione di (4)-(6). Il mio obiettivo, ovviamente, non è quello di fornire una 
mera definizione stipulativa, quanto quello di confrontare le tesi (4)-(6) con 
le loro controparti contestualiste (1)-(3). A questo ora mi accingo. 

3. Indicalità contro ternarietà 

Come differiscono, se differiscono, contestualismo e contrastivismo?15 Fra 
contestualismo e contrastivismo vi è una somiglianza di famiglia: (i) entrambi 
assegnano condizioni di verità dipendenti dal contesto ai proferimenti binari, 
(ii) entrambi includono le alternative tra i fattori che determinano le condi-
zioni di verità e (iii) entrambi mettono al riparo la conoscenza ordinaria dal 
dubbio scettico. Tuttavia, fra le caratteristiche che accomunano contestuali-
smo e contrastivismo vi sono anche delle sottili differenze: (i) indicalità e ter-
narietà sono modelli linguistici distinti per generare condizioni di verità 
dipendenti dal contesto, (ii) rilevanza e saturazione sono meccanismi lingui-
stici distinti per includere le alternative tra i fattori che determinano le con-
dizioni di verità e (iii) equivocazionismo e compatibilismo sono spiegazioni 
filosofiche distinte del modo in cui la conoscenza ordinaria è messa al riparo 
dal dubbio scettico. 

In che modo, dunque, differiscono, se differiscono, contestualismo e con-
trastivismo? Iniziamo dalla differenza fra (1) indicalità e (4) ternarietà: questi 
sono modelli linguistici distinti per generare condizioni di verità dipendenti 
dal contesto, i quali differiscono come segue. Secondo l’indicalità, la dipen-
denza dal contesto è generata da una regola semantica attivata dall’occor-
renza di “sa”, la quale restituisce proprietà epistemiche differenti in contesti 
differenti. Il modello di questo meccanismo è “io”, la cui occorrenza attiva 

14  La mia opinione è che Kspq sse (1) p è vera, (ii) s ha prove conclusive che p anziché 
q e (iii) s è certo che p anziché q sulla base di (ii). Per una trattazione più approfondita, 
cfr. Schaffer (2005b, §4).

15  Lewis (comunicazione personale) sostiene che il contestualismo e il contrastivismo 
non differiscono affatto, celiando: «L’unica cosa su cui siamo in disaccordo è se siamo 
in disaccordo». Neta (Meeting della Sezione del Pacifico dell’American Philosophical 
Association, 2001) afferma che il contrastivismo è una specie del contestualismo, descri-
vendo la mia teoria contrastivista della conoscenza come «una delle teorie contestualiste 
della conoscenza più esplicite, complete e meglio argomentate proposte sin qui» (ms.). 
Ciò che segue (§§3-5) può essere concepito come un’ampia replica a Lewis e Neta.

48



una regola semantica che restituisce individui differenti in contesti differenti. 
Secondo la ternarietà, invece, la dipendenza dal contesto è generata dall’as-
senza di un valore esplicito per q, che viene dunque saturato implicitamente 
da alternative differenti in contesti differenti. Il modello di questo meccani-
smo è “preferisce”, che accetta espressioni ridotte (come “Ann preferisce il 
cioccolato”), dove il contrasto nascosto assume valori differenti in contesti 
differenti. In breve, per l’indicalità ciò che è variabile è la relazione denotata 
da “sa”, mentre per la ternarietà ciò che è variabile non è la relazione deno-
tata da “sa”, bensì il valore del relatum q quando è lasciato implicito.16 

Adduco tre argomenti a sostegno della tesi che la ternarietà è preferibile 
all’indicalità. Il primo è l’argomento della stabilità non binaria: la ternarietà 
prevede più accuratamente la relativa invarianza delle attribuzioni non bi-
narie. [ … ]17 [ … ]. 

In breve, la differenza formale fra indicalità e ternarietà produce una dif-
ferenza nelle previsioni relative alle attribuzioni non binarie, quando viene 
esplicitato q [ … ]: 

(7) Le attribuzioni non binarie sono meno variabili delle loro controparti 
binarie; 

(8) L’indicalità prevede che le attribuzioni non binarie siano altrettanto 
variabili delle loro controparti binarie, perché le une e le altre contengono 
un’occorrenza di “sa”; e 

(9) La ternarietà prevede che le attribuzioni non binarie siano meno va-
riabili delle loro controparti binarie, perché quelle non binarie sono più espli-
cite riguardo al valore di q. 

16  La differenza fra indicalità e ternarietà può essere rappresentata formalmente come 
la differenza fra una relazione binaria indicizzata Kisp (che può essere parafrasata in lin-
guaggio ordinario come: s ha quella proprietà nei confronti di p) e una relazione ternaria 
non indicizzata Kspq (s sa che p anziché q). Dato che la differenza fra indicalità e ter-
narietà emerge sul piano della semantica formale, molto semplicemente numerosi teorici 
delle alternative rilevanti (Austin, Fred Dretske, Alvin Goldman, G. C. Stine) non hanno 
espresso le loro concezioni in modi che decidano fra le due opzioni. Lewis, Cohen e De-
Rose sono esplicitamente indicalisti. Cohen si è anzi recentemente reso conto della dif-
ferenza domandando: «Come dobbiamo concepire, dal punto di vista della semantica 
formale, questa sensibilità al contesto delle attribuzioni di conoscenza? Potremmo con-
cepirla come un tipo di indicalità […] Ma potremmo invece […] concepire la cono-
scenza come una relazione a tre posti fra una persona, una proposizione e uno standard» 
(Cohen 1999, p. 61).

17  […].

49



La ternarietà prevede dunque più accuratamente la relativa invariabilità 
delle attribuzioni non binarie.18 

Il secondo argomento a sostegno della preferibilità della ternarietà è 
quello della registrazione del progresso dell’indagine: la ternarietà rende più 
adatto “sa” al ruolo di registrare il progresso complessivo di un’indagine. 
[ … ]19 [ … ]20 [ … ]. 

In breve [ … ], l’argomento del punteggio è il seguente: 

(10) Uno dei ruoli di “sa” è quello di registrare il progresso complessivo 
dell’indagine; 

(11) L’indicalità impedisce a “sa” di registrare il progresso complessivo 
dell’indagine, perché gli indicali non sono in grado di conservare un pun-
teggio coerente da un contesto dall’altro; e 

(12) La ternarietà permette a “sa” di registrare il progresso complessivo 
dell’indagine, perché i vari stadi dell’indagine possono essere registrati coe-
rentemente sotto diversi valori di q. 

La ternarietà rende dunque più adatto “sa” al ruolo di registrare il pro-
gresso complessivo dell’indagine. 

Il terzo argomento a sostegno della preferibilità della ternarietà è quello 
del precedente: la ternarietà è il fenomeno che ha un maggior numero di pre-
cedenti rispetto a parole come “sa”. [ … ]21 [ … ]. 

In breve [ … ] l’argomento del precedente è il seguente: 

(13) “Sa” non dovrebbe essere trattato come un mostro lessicale; 
(14) L’indicalità tratta “sa” come un mostro lessicale, perché “sa” differi-

sce dagli altri indicali quanto a tipo lessicale, sottigliezza della variabilità e 
vincolabilità; e 

(15) La ternarietà tratta “sa” come un termine che ha dei precedenti, per-
ché “sa” è simile ad altri ternari quanto a tipo lessicale, sottigliezza della va-
riabilità e vincolabilità. 

18  Il contestualista potrebbe replicare dicendo che le attribuzioni non binarie sono 
meno variabili in virtù del fatto che contribuiscono maggiormente a fissare la funzione 
di rilevanza. L’idea è di spiegare la relativa invariabilità di “Holmes sa che Mary ha ru-
bato la bicicletta anziché il carro” postulando che l’argomento-“anziché” riesca a fissare 
la rilevanza. Respingerò questa risposta nel §4: la regola delle alternative rilevanti è cieca 
ai contenuti degli argomenti-“anziché” tanto quanto la regola autore-del-proferimento 
per “io” è cieca al resto del proferimento.

19  […].
20  […].
21  […].

50



La ternarietà è dunque il fenomeno che ha un maggior numero di prece-
denti rispetto a parole come “sa”.22 

I tre argomenti testé addotti a sostegno della ternarietà possono essere ri-
formulati sotto forma di un confronto fra “preferisce” e “io” come modelli 
per “sa”. Per quanto riguarda l’argomento della stabilità non binaria (7)-(9), 
“preferisce” vede decrescere la propria variabilità in proferimenti ternari 
come “Ann preferisce la vaniglia alla fragola” perché il contrasto vi è fissato 
come fragola, mentre “io”, per quanto ci si provi, non perde mai la propria 
variabilità.23 Per quanto riguarda l’argomento della registrazione del pro-
gresso dell’indagine (10-12), “preferisce” può essere usato per registrare delle 
classifiche complessive (“Ann non preferisce la vaniglia al cioccolato, ma la 
preferisce alla fragola”), mentre “io” non può essere usato per tenere traccia 
di un qualunque individuo, dal momento che cambia semplicemente deno-
tazione, riferendosi a chiunque capiti di parlare. E per quanto riguarda l’ar-
gomento del precedente (13)-(15), “preferisce” costituisce un precedente di 
“sa” assai più plausibile di “io”, dal momento che “preferisce” e “sa” sono 
lessicalmente affini, caratterizzati da parziale sottigliezza e vincolabili. 

L’argomento della stabilità non binaria (7)-(9) rivela che, mentre sia i con-
testualisti che i contrastivisti pretendono di spiegare la variabile accettabilità 
[delle attribuzioni di conoscenza] (§1, §2), sono i secondi a formulare la spie-
gazione migliore. L’argomento della registrazione del progresso dell’indagine 
(10)-(12) rivela che, mentre sia i contestualisti che i contrastivisti pretendono 
di connettere la conoscenza all’indagine (§1, §2), sono i secondi a istituire la 
connessione migliore. Concludo pertanto che il contrastivismo è basato su 
un modello linguistico migliore: “sa” è una relazione ternaria, non un indi-
cale. 

22  Il contestualista potrebbe replicare adducendo precedenti più controversi, come 
la teoria di “crede” di Mark Richard (1990), secondo cui la verità delle attribuzioni di 
credenza varia contestualmente con un parametro di “rappresentazione fedele”. Se si 
potesse addurre una massa critica di precedenti difendibili accetterei la replica, anche 
se domanderei innanzitutto se i presunti precedenti non ricevano essi stessi un’interpre-
tazione migliore tramite posti argomentali nascosti!

23  I tentativi di fissare “io” sul parlante producono ridondanze come “Io, Jona-
than… ”, mentre i tentativi di fissare “io” su una qualunque persona diversa dal parlante 
producono catastrofi come “Io, Napoleone… ”. Altri indicali permettono un po’ più di 
flessibilità: posso specificare i confini di “qui” come “Qui ad Amherst… ” o come “Qui 
in Massachusetts… ”, ma il centro continua a non poter variare. I tentativi di variare il 
centro producono assurdità come “Qui su Marte… ”.

51



4. Rilevanza contro saturazione 

Mi rivolgo ora alla seconda grande differenza fra il contestualismo e il 
contrastivismo, ossia quella fra rilevanza e saturazione. Si tratta di due mec-
canismi linguistici differenti per includere le alternative fra i fattori che de-
terminano le condizioni di verità, meccanismi che differiscono come segue. 
Secondo la rilevanza, le alternative entrano nelle condizioni di verità tramite 
la regola semantica delle alternative rilevanti (in quanto azionata dall’indicale 
“sa”). Secondo la saturazione, invece, le alternative entrano nelle condizioni 
di verità tramite meccanismi come gli argomenti-“anziché”, le interrogative, 
la focalizzazione e le variabili libere (in quanto contribuiscono a saturare il 
posto q). In breve, secondo la rilevanza esiste una funzione di rilevanza spe-
cifica per “sa”, mentre secondo la saturazione non c’è alcuna funzione di ri-
levanza specifica per “sa”, bensì soltanto una varietà di meccanismi linguistici 
generali per saturare un posto argomentale. 

Adduco due argomenti a sostegno della tesi che la saturazione è preferi-
bile alla rilevanza. Il primo è l’argomento dei misteri della rilevanza: la satu-
razione è un meccanismo linguistico meno misterioso. [ … ]24[ … ]25[ … ]26. 

In breve [ … ], l’argomento dei misteri della rilevanza è il seguente: 

(16) I meccanismi linguistici non dovrebbero moltiplicare i misteri; 
(17) Il meccanismo della rilevanza moltiplica i misteri, perché una regola 

specifica per “sa” come quella che esso postula è del tutto oscura; e 
(18) Il meccanismo della saturazione non moltiplica i misteri, perché i 

meccanismi linguistici generali in esso coinvolti sono meccanismi anterior-
mente riconosciuti e decentemente compresi. 

La saturazione è dunque un meccanismo meno misterioso per generare 
le alternative.27 

24  […].
25  […].
26  […]. 
27  Il contestualista potrebbe rispondere ritrattando ogni spiegazione della rilevanza 

specifica per “sa” e invocando invece soltanto dei meccanismi linguistici generali. Lewis 
inizia in effetti dando l’impressione di invocare soltanto dei meccanismi linguistici ge-
nerali, sia in (Lewis 1979), dove assimila “sa” all’accomodamento, sia in Lewis (1996), 
dove assimila “sa” alla restrizione del dominio del quantificatore (sebbene i tratti specifici 
di “sa” conquistino presto il centro della scena). E Neta (comunicazione personale) 
sconfessa ogni concezione della rilevanza specifica di “sa”. Questa risposta, tuttavia, si 
scontra con tre problemi. Il primo è che è non è coerente con l’indicalità. In altri termini, 
l’indicalità (nel senso inteso) è la concezione secondo cui “sa” ha un carattere conte-

52



Il secondo argomento a sostegno della preferibilità della saturazione è 
quello dell’esplicitezza contrastiva: la saturazione cattura meglio le alternative 
codificate nelle attribuzioni contrastive. [ … ]28[ … ]. 

In breve [ … ], l’argomento dell’esplicitezza contrastiva è il seguente: 

(19) Nelle attribuzioni contrastive le alternative devono essere desunte 
dall’argomento-“anziché”; 

(20) La rilevanza è cieca al contenuto dell’argomento-“anziché”, perché 
concorda con fattori indipendenti come l’attualità e la credenza; e 

(21) La saturazione desume le alternative dall’argomento-“anziché”, per-
ché concorda direttamente con tale argomento. 

La saturazione cattura dunque in maniera migliore le alternative codificate 
nelle attribuzioni contrastive. 

Il pensiero che debba esistere una funzione di rilevanza specifica di “sa” 
è un artefatto del modello indicale sottostante del contestualista. In altri ter-
mini, il pensiero che “sa” debba essere associate a una qualche sorta di regola 
di rilevanza è un artefatto dell’assimilazione di “sa” a “io” operata dal con-
testualista, assieme all’associazione di “io” alla regola specifica autore del pro-
ferimento. Se “sa” non è un indicale, non c’è bisogno di associarlo ad alcuna 
particolare regola semantica. Se è una relazione ternaria, richiede soltanto 
che i suoi posti argomentali vengano saturati nei modi standard. Concludo 
dunque nuovamente che il contrastivismo è basato su un modello linguistico 
più idoneo: “sa” è una relazione ternaria, non un indicale. 

stualmente invariante, che è una regola semantica specifica la quale determina una fun-
zione da contesti a contenuti: niente regola semantica specifica, niente indicale. Il se-
condo problema di questa risposta è che invalida la maggior parte delle applicazioni 
della teoria. Ad esempio, se il contestualista impiega qualcosa di simile alla nozione stal-
nakeriana di insieme contesto, dovrà rinunciare a regole lewisiane come quelle dell’At-
tualità, della Credenza e della Somiglianza, dal momento che l’insieme contesto non 
deve necessariamente contenere l’attualità o corrispondere alle credenze di chicchessia, 
e non è chiuso sotto somiglianza (Stalnaker 1998, §2). In tal modo, il contestualismo 
non sosterrebbe più, ad esempio, le soluzioni di Lewis ai problemi dello scetticismo, dei 
casi Gettier e al paradosso della lotteria, dal momento che queste richiedono Attualità, 
Credenza e Somiglianza. Il terzo problema di questa risposta è che spalanca la porta an-
cora più decisamente all’usurpazione scettica, dal momento che l’usurpatore scettico 
può generare delle controparti pragmatiche delle regole di Lewis a partire dalla prag-
matica, anteriormente riconosciuta, dell’iperbole, ovviando così totalmente al bisogno 
di ogni ulteriore variabilità nella semantica.

28  […].

53



5. Equivocazionismo contro compatibilismo 

Mi rivolgo ora alla terza e ultima differenza fra il contestualismo e il con-
trastivismo, ossia quella fra (3) equivocazionismo e (6) compatibilismo. 
Questi sono spiegazioni filosofiche distinte del modo in cui la conoscenza 
dogmatica è messa al riparo dal dubbio scettico, i quali differiscono come 
segue. Secondo l’equivocazionismo, vi è una proprietà binaria dogmatica 
in base alla quale affermazioni come “Moore sa che ha le mani” risultano 
vere, e una proprietà binaria scettica in base alla quale tali affermazioni ri-
sultano false. Lo scettico è accusato di equivocare sul “sa” indicale. Se-
condo il compatibilismo, invece, è vero che Moore sa che ha le mani 
anziché dei moncherini, e falso che sa che ha le mani anziché delle imma-
gini-di-mani-prodotte-nella-vasca. Lo scettico è accusato di variare illeci-
tamente la variabile di contrasto. Queste differenze emergono nel 
trattamento della chiusura deduttiva (che deve essere riconcettualizzata 
per la forma Kspq) e nella diagnosi dell’angoscia scettica. 

Adduco due argomenti a sostegno della tesi che il compatibilismo è pre-
feribile all’equivocazionismo. Il primo è l’argomento della modestia deduttiva: 
soltanto il compatibilismo è in grado di conciliare la chiusura deduttiva con 
la modestia epistemica. Prima premessa: assumo che una teoria della cono-
scenza debba conciliare in maniera soddisfacente (i) la trasmissione della co-
noscenza attraverso l’inferenza deduttiva29 con (ii) la modestia della 
conoscenza umana. Il problema è che la trasmissione deduttiva appare minare 
la modestia, poiché la conoscenza modesta di avere le mani consente a Moore 
di inferire deduttivamente la conoscenza immodesta di non essere “inva-
scato”, e l’ignoranza modesta relativa all’invascamento gli permette di inferire 
deduttivamente l’ignoranza immodesta relativa al possesso delle mani.30 

Seconda premessa: l’equivocazionismo non concilia la deduzione con la 
modestia. L’equivocazionista insiste che tutte le proprietà epistemiche che 

29  La conoscenza si trasmette per via deduttiva. In altri termini, dedurre con successo 
dalla conoscenza precedente permette di acquisire ulteriore conoscenza. Come potrebbe 
essere altrimenti, dato che il nostro interesse epistemico è la verità e la deduzione pre-
serva la verità? Come potrebbe essere altrimenti, dato che la dimostrazione matematica 
è deduttiva, e la dimostrazione matematica trasmette la conoscenza? Cfr. Williamson 
(2000).

30  Qualche variazione: la conoscenza modesta che l’animale è una zebra consente di 
inferire deduttivamente la conoscenza immodesta che non è un mulo dipinto, la cono-
scenza modesta che la propria auto è parcheggiata su Elm street permette di inferire de-
duttivamente la conoscenza immodesta che non è stata rubata, e la conoscenza modesta 
che l’anno prossimo uno visiterà Montreal permette di inferire la conoscenza immodesta 
che uno non morirà quest’anno, ecc. (cfr. Hawthorne 2004 per qualche altro esempio).

54



possono essere denotate da “sa” sono chiuse sotto deduzione.31 Ma questo 
significa che ogni proprietà epistemica è dogmatica oppure scettica: nessuna 
proprietà epistemica è modesta. Per l’equivocazionista, nell’aula del tribunale 
regna il dogmatismo, cosicché qualcuno vi può contare realmente come uno 
che sa di non essere un cervello-in-una-vasca (punto) – certamente, però, 
non è possibile sapere tanto! Per l’equivocazionista, inoltre, nell’aula univer-
sitaria regna lo scetticismo, cosicché qualcuno vi può contare realmente come 
uno che non sa nemmeno di avere le mani (o qualunque altra cosa sul mondo 
esterno) – certamente, però, non è possibile sapere così poco! L’equivoca-
zionista, pertanto, è costretto a oscillare fra un dogmatismo maniacale e uno 
scetticismo deprimente. 

Terza premessa: il compatibilismo concilia la deduzione con la modestia. 
Per il contrastivista, la conoscenza modesta è conoscenza che coinvolge con-
trasti mondani, come: Moore sa che ha le mani anziché dei moncherini 
(KMm1m2). L’ignoranza modesta, invece, è ignoranza che coinvolge contrasti 
scettici, come: Moore non sa che ha le mani anziché delle immagini-di-mani-
prodotte-nella-vasca (non-KMm1v).32 La trasmissione deduttiva funziona 
come segue. Concepite Kspq come conoscenza relativa a una domanda o, in 
maniera più figurata, come conoscenza locale all’interno di una regione parti-
zionata dello spazio logico: 

31  Dretske (1971) ritiene che il contestualismo autorizzi la negazione della chiusura 
a causa della variabilità di “sa”. L’osservazione che ciascuna proprietà epistemica deve 
continuare a soddisfare la chiusura è dovuta a G. C. Stine (1976), ed è stata accettata 
praticamente da tutti i contestualisti successivi (cfr. spec. Cohen 1988, §3; DeRose 1995, 
§10).

32  Chiarimento: bisogna intendere le proposizioni m1 e m2 come ristrette qui non già 
a ogni vecchio mondo in cui Moore è dotato di mani/moncherini, bensì a quelli in cui è 
sveglio e percepisce correttamente, ecc. In altri termini, c’è una sottoclasse dei mondi 
Moore-ha-le-mani in cui il suo avere le mani è manifesto, e c’è una sottoclasse di mondi 
Moore-ha-i-moncherini in cui è manifesto il suo avere i moncherini: sono questi i mondi 
che intendo siano denotati da m1 e m2. È questa sottoclasse di mondi-moncherini che 
l’esperienza di avere le mani permette a Moore di eliminare, è su questa sottoclasse che 
verte la sua conoscenza modesta ed è questa sottoclasse che intendo sia denotata da m2. 
L’intenzione è inoltre che m1, m2 e v costituiscano una partizione ristretta dello spazio 
logico, una partizione che corrisponda naturalmente alla domanda “m1, m2 o v?” Anche 
se Moore potrebbe essere un cervello-con-mani-cucite-con-punti-metallici-al-midollo 
in una vasca, non intendo includere questa possibilità in m1, m2 o v.

55



 
Da questa rappresentazione figurata della conoscenza locale si possono 

desumere le seguenti inferenze valide che trasmettono la conoscenza: (i) 
Espandi p: se p1 → p2 allora Ksp1q → Ksp2q e (ii) Contrai q: se q2 → q1 allora 
Kspq1 → Kspq2. Non saranno validi, invece, i principi di trasmissione se-
guenti: (iii) *Contrai p: *se p2 → p1 allora Ksp1q → Ksp2q, (iv) *Espandi q: 
*se q1 → q2 allora Kspq1 → Kspq2, (v) *Sostituisci p: *Ksp1q → Ksp2q e (vi) 
*Sostituisci q: *Kspq1 → Kspq2.33 La validità di (i) e (ii) mostra che il contra-
stivista rispetta la chiusura deduttiva opportunamente intesa (in particolare, 
(i) mostra come la dimostrazione matematica continui a valere come uno 
strumento di trasmissione della conoscenza). L’invalidità di (vi) mostra in-
vece che sapere di avere le mani anziché dei moncherini è compatibile, nel 
caso di Moore, con l’ignoranza quanto alla questione se si tratti di mani o 
di immagini-di-mani-prodotte-nella-vasca: KMm1m2 non implica KMm1v.34 
Intuitivamente, “Mani o moncherini?” e “Mani o immagini-di-mani-pro-
dotte-nella-vasca?” sono domande a risposta multipla distinte; intuitiva-
mente, avere conoscenza relativamente alla prima non implica avere 
conoscenza relativamente alla seconda; intuitivamente, la prima è una do-
manda facile a cui è possibile rispondere alla prima occhiata, mentre la se-
conda è una questione intricata a cui non è proprio possibile rispondere. La 
conoscenza relativa all’alternativa è conoscenza modesta. 

33  Per una trattazione più approfondita, cfr. Schaffer (2005, § 5). L’idea di fondo è 
che i principi validi preservano l’eliminazione di tutto-tranne-che-p.

34  Chiarimento: Espandi p permette a Moore di sapere che non è un cervello-in-una-
vasca anziché qualcuno con dei moncherini. Ma questa è in effetti una conoscenza assai 
modesta, assicurata non dal fatto che egli possieda una qualunque prova positiva di non 
essere un cervello-in-una-vasca, bensì dal fatto che possiede prove negative conclusive 
di non avere dei moncherini (promemoria: la possibilità-moncherini è ristretta ai mondi 
in cui il possesso dei moncherini sarebbe manifesto). La domanda associata, “Sei (i) non 
un cervello-in-una-vasca oppure (ii) una creatura con dei moncherini?”, è una domanda 
a cui è facile rispondere perché l’opzione (ii) si elimina molto facilmente. E l’invalidità 
di Sostituisci q impedisce a questa conoscenza modesta di autorizzare la conclusione 
immodesta che Moore sa di non essere un cervello-in-una-vasca anziché un cervello-in-
una-vasca. [Nell’originale al posto di “Sostituisci q” compare “Espandi q”, ma si tratta 
evidentemente di una svista, perché “Moore è una creatura con dei moncherini” non 
implica “Moore è un cervello-in-una-vasca (N.d.T.)].

56



Riassumendo, la differenza filosofica fra l’equivocazionismo e il compati-
bilismo è quella fra una manciata di proprietà immodeste e una sola proprietà 
modesta. Mettendo insieme i vari pezzi, l’argomento della modestia deduttiva 
è il seguente: 

(22) Una teoria della conoscenza dovrebbe conciliare la deduzione con 
la modestia; 

(23) L’equivocazionismo non riesce a conciliare la deduzione con la mo-
destia, perché permette alla deduzione di rendere ogni proprietà epistemica 
dogmatica o scettica; e 

(24) Il compatibilismo concilia la deduzione con la modestia, perché re-
lativizza la conoscenza in maniera tale che la deduzione preserva la mode-
stia. 

Il compatibilismo concilia dunque in maniera migliore la chiusura dedut-
tiva con la modestia. 

Il secondo argomento a sostegno della preferibilità del compatibilismo è 
l’argomento dell’angoscia scettica: soltanto il compatibilismo può spiegare 
perché gli argomenti scettici appaiano così inquietanti. Prima premessa: as-
sumo che una teoria della conoscenza non debba semplicemente risolvere il 
paradosso scettico, ma anche spiegare perché gli argomenti scettici appaiano 
così inquietanti (DeRose 1995, §1). Perché l’incubo del cervello-in-una-vasca 
ci getta nel panico facendoci temere l’ignoranza? 

La seconda premessa è che l’equivocazionismo non è in grado di spiegare 
perché gli argomenti scettici appaiano così inquietanti. Come mette in evi-
denza Stephen Schiffer (1996), secondo la diagnosi dell’equivocazionismo, 
l’errore degli argomenti scettici consiste in un’equivocazione su un indicale; 
l’equivocazionismo comporta dunque l’affermazione che siamo gettati nel 
panico da una simile equivocazione. Non sembra, tuttavia, che le equivoca-
zioni sugli indicali gettino nel panico i parlanti competenti. Se Ann dice 
“Sono al caffè di Haymarket” e Ben dice “Non sono al caffè di Haymarket”, 
confido che nessun parlante competente annuncerà la scoperta di un para-
dosso, e tanto meno batterà ciglio. In generale, se si considerano tutti gli 
esempi non controversi di veri e propri indicali, sembra improbabile che uno 
qualsiasi di essi turbi qualche anima. Schiffer conclude dunque: “Se quella 
è la soluzione, quale diavolo era il problema?” (1996, p. 329). 

La terza e ultima premessa è che il compatibilista è in grado di fornire 
una spiegazione decente di come gli argomenti scettici appaiano così inquie-
tanti. Secondo la diagnosi del compatibilismo, l’errore degli argomenti scet-
tici consiste nell’ignorare la variabile di contrasto nascosta. E in effetti le 
variabili nascoste sembrano poter generare confusione fra i parlanti compe-

57



tenti. Ad esempio, se Ann dice a Ben “Preferisco il cioccolato” in una certa 
gelateria (ternarietà relativamente manifesta), è relativamente improbabile 
ma non impossibile che Ben rimanga confuso e pensi che la stessa cosa debba 
valere in una seconda gelateria. Tuttavia, se il Professore dice a Gilligan “La 
rifrazione spiega gli arcobaleni” (ternarietà sottile), è relativamente probabile 
che Gilligan rimanga confuso. Quanto più sottile è la presenza della variabile, 
tanto più probabile è che i parlanti competenti possano essere indotti a scor-
gere un paradosso. Gli argomenti scettici appaiono così inquietanti perché 
è così facile non notare la variabile di contrasto nascosta in “sa”. L’astuzia 
dello scettico sta nel variare il contrasto.35 

Riassumendo, la differenza filosofica tra equivocazionismo e compatibi-
lismo è quella fra una spiegazione indecente e una spiegazione decente del-
l’angoscia scettica. Mettendo insieme i vari pezzi, l’argomento dell’angoscia 
scettica è il seguente: 

(25) Una teoria della conoscenza deve spiegare perché gli argomenti scet-
tici appaiano così inquietanti; 

(26) L’equivocazionismo non è in grado di spiegare perché gli argomenti 
scettici appaiano così inquietanti, dal momento che gli errori con gli indicali 
non accadono; e 

(27) Il compatibilismo è in grado di spiegare perché gli argomenti scettici 
appaiano così inquietanti, dal momento che gli errori con i posti argomentali 
soppressi sono comuni. 

Il compatibilismo spiega dunque meglio perché gli argomenti scettici ap-
paiono così convincenti.36 

35  Schiffer, da parte sua, considera sia le teorie indicali che quelle ternarie (oltre che 
una teoria basata sulla vaghezza), facendone un solo fascio sotto la voce “contestuali-
smo”. Tuttavia, quando si tratta di obiettare alla diagnosi dell’errore dello scetticismo, 
egli considera soltanto il modello indicale, senza considerare se la diagnosi di errore po-
trebbe risultare più plausibile sulla base della ternarietà (il fatto che Schiffer non indaghi 
più a fondo quest’ultima è senza dubbio un risultato dell’aver fatto un solo fascio di in-
dicalità e ternarietà sotto la voce “contestualismo”).

36  Applicazione ulteriore: Hawthorne (2004) ha obiettato che (1) le attribuzioni di 
conoscenza appaiono suscettibili di devirgolettatura (disquotation), mentre (ii) gli indicali 
non lo sono. La medesima teoria dell’errore di cui il contrastivista si serve per fornire 
una spiegazione che elimini l’angoscia scettica elimina anche, spiegandola, la parvenza 
che le attribuzioni di conoscenza possano essere devirgolettate. I proferimenti binari 
appaiono suscettibili di devirgolettatura soltanto perché il posto argomentale soppresso 
è relativamente sottile. In generale, il contrastivismo predice che “Moore sa che ha le 
mani” debba avere un profilo di devirgolettatura simile a quello di “Ann preferisce la 
vaniglia”: nessuno dei due enunciati può essere devirgolettato salva veritate (a meno che 

58



Il pensiero che gli argomenti scettici siano equivoci è un altro artefatto 
del sottostante modello indicale impiegato dal contestualista. Se “sa” è una 
relazione ternaria, non c’è alcun bisogno che il dogmatista e lo scettico ca-
dano in equivoco. Essi possono invece essere raffigurati come parlanti che 
mettono in evidenza verità compatibili, laddove l’apparenza di incompatibi-
lità è dovuta alla sottigliezza della variabile di contrasto nascosta. Concludo 
pertanto ancora una volta che il contrastivismo è basato su un modello lin-
guistico più adatto: “sa” è una relazione ternaria, non un indicale. 

Il contestualismo e il contrastivismo sono teorie sorelle. Secondo en-
trambe le attribuzioni di conoscenza binarie hanno condizioni di verità di-
pendenti dal contesto, le alternative sono incluse tra i fattori che determinano 
le condizioni di verità, e la conoscenza dogmatica è per ciò stesso posta al ri-
paro dal dubbio scettico. Tuttavia, penso che il contestualismo, impiegando 
un inidoneo modello indicale, offuschi queste intuizioni e vada incontro a 
gravi obiezioni. Il contrastivismo fornisce un più idoneo modello ternario, 
che preserva le intuizioni centrali del contestualismo rispondendo al con-
tempo alle principali obiezioni che a questo si possono muovere. La mia con-
clusione è che il modo migliore per intendere le intuizioni contestualiste è 
quello della teoria contrastivista.37 * 

i contrasti siano tenuti fissi), ma entrambi potrebbero apparire suscettibili di esserlo 
nella misura in cui il contrasto soppresso è sottile.

37  Ringrazio Kent Bach, Stew Cohen, Fred Dretske, Ed Gettier, John Hawthorne, 
Mark Heller, David Hunter, Ernie LePore, David Lewis, Ram Neta, Walter Sinnot-Arm-
strong, Rob Stainton, Jason Stanley e soprattutto Robert Stalnaker.

*  Edizione originale: Jonathan Schaffer, From Contextualism to Contrastivism, “Philosophi-
cal Studies” 119, 2004, pp. 73–103, https://doi.org/10.1023/B:PHIL.0000029351.56460.8c. 
© Springer Nature. Traduzione italiana di Giorgio Volpe.

59





































































































Riferimenti bibliografici 

 
Annas, D. (1978), A Contextualist Theory of Epistemic Justification, “Ameri-

can Philosophical Quarterly” 15, pp. 213-219. 
Austin, J. L. (1961), Other Minds, “Aristotelian Society Supplementary Vol-

ume” 20, pp. 148-187; rist. in Id, Philosophical Papers, III ed., Oxford, 
Oxford University Press, 1979, pp. 76-116 (I ed. 1961) [trad. it. Le altre 
menti, in Id., Saggi filosofici, a cura di P. Leonardi, Milano, Guerini e As-
sociati, 1990, pp. 77-113]. 

Bach, K. (1994), Conversational Impliciture, “Mind and Language” 9, pp. 
124-162. 

Bach K. (2000), Quantification, Qualification and Context: A Reply to Stanley 
and Szabó, “Mind and Language” 15, pp. 262-283. 

Belnap, N., Green, M. (1994), Indeterminism and the Thin Red Line, “Phi-
losophical Perspectives” 8, pp. 365-388. 

Brandom, R. (1983), Asserting, “Nous” 17, pp. 637-650. 
Brandom, R. (1994), Making it Explicit, Cambridge Mass., Harvard Univer-

sity Press. 
Brendel, E., Jäger C. (a cura di) (2004), Contextualism in Epistemology, “Er-

kenntnis” 61, nn. 2-3. 
Calabi, C. et al. (a cura di) (2015), Teorie della conoscenza, Milano, Cortina. 
Chomsky, N. (1981), Lectures on Government and Binding, Dordrecht, Foris. 
Cohen, S. (1986), Knowledge and Context, “Journal of Philosophy” 83, pp. 

574-583. 
Cohen, S. (1987), Knowledge, Context, and Social Standards, “Synthese” 73, 

pp. 3-26. 
Cohen, S. (1988), How to Be a Fallibilist, “Philosophical Perspectives” 2, pp. 

91-123. 
Cohen, S. (1999), Contextualism, Skepticism, and the Structure of Reasons, 

“Philosophical Perspectives” 13, pp. 57-89. 
DeRose, K. (1990), Knowledge, Epistemic Possibility, and Scepticism, UCLA, 

tesi di dottorato. 
DeRose, K. (1991), Epistemic Possibilities, “The Philosophical Review” 100, 

pp. 581-605. 



DeRose, K. (1992), Contextualism and Knowledge Attributions, “Philosophy 
and Phenomenological Research” 52, pp. 913-929. 

DeRose, K. (1995), Solving the Skeptical Problem, “The Philosophical Re-
view” 104, pp. 1-52 [trad. it. parziale Come risolvere il problema scettico, 
in Calabi et al. (2015), pp. 295-318]. 

DeRose, K. (1999), Contextualism: An Explanation and Defense, in J. Greco 
ed E. Sosa (a cura di), The Blackwell Guide to Epistemology, Oxford, 
Blackwell, pp. 187-205. 

DeRose, K. (2000), Now you Know it, Now you Don’t, in Proceedings of the 
Twentieth World Congress of Philosophy, vol. 5: Epistemology, Bowling 
Green, Oh., Philosophy Documentation Center, pp. 91-106 [trad. it. Ora 
lo sai, ora no, in questo volume, pp. 19-35]. 

DeRose, K. (2004a), Single Scoreboard Semantics, “Philosophical Studies” 
119, pp. 1-21. 

DeRose, K. (2004b), The Problem with Subject-Sensitive Invariantism, “Phil-
osophy and Phenomenological Research” 68, pp. 346-350. 

DeRose, K. (2005), The Ordinary Language Basis for Contextualism and the 
New Invariantism, “Philosophical Quarterly” 55, pp. 172-198. 

DeRose, K. (2009), The Case for Contextualism: Knowledge, Skepticism, and 
Context, Oxford, Clarendon. 

DeRose, K. (2017), The Appearance of Ignorance: Knowledge, Skepticism, and 
Context, Vol. 2, Oxford, Oxford University Press. 

Dewey, J. (1938), Logic: The Theory of Inquiry, New York, Holt, Rinehart, 
and Winston [trad. it. Logica, teoria dell’indagine, Torino, Einaudi, 1949]. 

Dretske, F. (1970), Epistemic Operators, “Journal of Philosophy” 67, 1007-
1023 [trad. it. Operatori epistemici, in Calabi et al. (2015), pp. 275-294]. 

Dretske, F. (1971), Conclusive Reasons, “Australasian Journal of Philosophy” 
49, pp. 1-22. 

Dretske, F. (1972), Contrastive Statements, “Philosophical Review” 81, pp. 
411-437. 

Dretske, F. (1981a), The Pragmatic Dimension of Knowledge, “Philosophical 
Studies” 40, pp. 363-378. 

Dretske, F. (1981b), Knowledge and the Flow of Information, Cambridge 
Mass., MIT Press/Bradford Books. 

Dummett, M. (1959), Truth, “Proceedings of the Aristotelian Society” 59, 
pp. 141-162. 

Dummett, M. (1978), Truth and Other Enigmas, Cambridge Mass., Harvard 
University Press [trad. it. parziale, La verità e altri enigmi, Milano, Il Sag-
giatore, 1986]. 

Egan, A. et al. (2005), Epistemic Modals in Context, in G. Preyer e G. Peter 
(a cura di), Contextualism in Philosophy, Oxford, Oxford University 
Press, pp. 131-170. 

110



Evans, G. (1985), Does Tense Logic Rest upon a Mistake?, in Id., Collected 
Papers, Oxford, Oxford University Press, pp. 343-363. 

Fantl, J., McGrath, M. (2002), Evidence, Pragmatics, and Justification, “Phi-
losophical Review” 3, pp. 67-94. 

Fantl, J., McGrath, M. (2007), On Pragmatic Encroachment in Epistemology, 
“Philosophy and Phenomenological Research” 75, pp. 558-589. 

Fantl, J., McGrath, M. (2009), Knowledge in an Uncertain World, Oxford, 
Oxford University Press. 

Feldman, R. (2001), Skeptical Problems, Contextualist Solutions, “Philoso-
phical Studies” 103, pp. 61-85. 

Fiengo, R., May, R. (1994), Indices and Identity, Cambridge Mass., MIT 
Press. 

Gettier, E. (1963), Is Justified True Belief Knowledge?, “Analysis” 23, pp. 
121-123 [trad. it. La credenza vera giustificata è conoscenza?, in Calabi et 
al. (2015), pp. 37-40]. 

Goldman, A. I. (1976), Discrimination and Perceptual Knowledge, “Journal 
of Philosophy” 73, pp. 771-791. 

Hajicova, E. et al. (1998), Topic-Focus Articulation, Tripartite Structure, and 
Semantic Content, Dordrecht, Kluwer. 

Hale, K, Keyser, S. J. (1993), On Argument Structure and the Lexical Expres-
sion of Syntactic Relations, in Id. (a cura di), The View from Building 20: 
Essays in Honor of Sylvain Bromberger, Cambridge Mass., MIT Press, pp. 
53-109. 

Hamblin, C. L. (1958), Questions, “Australasian Journal of Philosophy” 36, 
pp. 159-168. 

Harman, G., Sherman, B. (2004), Knowledge, Assumptions, Lotteries, “Phi-
losophical Issues”, pp. 492-500.  

Hawthorne, J. (2004), Knowledge and Lotteries, Oxford, Oxford University 
Press. 

Heller, M. (1999), Contextualism and Anti-Luck Epistemology, “Philosophi-
cal Perspectives” 13, pp. 115-129. 

Hintikka, J. (1981), On the Logic of an Interrogative Model of Scientific In-
quiry, “Synthese” 47, pp. 69-84. 

Ichikawa, J. (a cura di) (2017), The Routledge Handbook of Epistemic Con-
textualism, New York, Routledge. 

Joyce, J. (2002), Levi on Causal Decision Theory and the Possibility of Pre-
dicting One’s Own Actions, “Philosophical Studies” 110, pp. 69-102. 

Kaplan, D. (1989), Demonstratives, in J. Almog et al. (a cura di), Themes 
from Kaplan, Oxford, Oxford University Press, pp. 481-563. 

King, J. (2003), Tense, Modality, and Semantic Value, “Philosophical Perspec-
tives” 17, pp. 195-245. 

Kölbel, M. (2002), Truth Without Objectivity, London, Routledge. 

111



Kompa, N. (2002), The Context Sensitivity of Knowledge Ascriptions, “Gra-
zer Philosophische Studien” 64, pp. 79-96. 

Lappin, S. (1996), The Interpretation of Ellipsis, in Id. (a cura di), The Hand-
book of Contemporary Semantic Theory, Oxford, Blackwell, pp. 145-175. 

Lewis, D. (1979), Scorekeeping in a Language Game, “Journal of Philosophi-
cal Logic” 8, pp. 339-359. 

Lewis, D. (1980), Index, Context, and Content, in S. Kanger e S. Öhman (a 
cura di), Philosophy and Grammar, Dordrecht, Reidel, pp. 79-100. 

Lewis, D. (1996), Elusive Knowledge, “Australasian Journal of Philosophy” 
74, pp. 549-567. 

Lewis, D. (1998), Papers in Philosophical Logic, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press. 

MacFarlane, J. (2003), Future Contingents and Relative Truth, “Philosophical 
Quarterly” 53, pp. 321-336. 

MacFarlane, J. (2005), The Assessment Sensitivity of Knowledge Attributions, 
in T. S. Gendler e J. Hawthorne (a cura di), Oxford Studies in Epistemol-
ogy, Oxford, Oxford University Press, pp. 197-234 [trad. it. parziale La 
sensibilità all’aggiudicazione delle attribuzioni di conoscenza, in questo vo-
lume, pp. 87-108]. 

MacFarlane, J. (2014), Assessment Sensitivity: Relative Truth and its Appli-
cations, Oxford, Oxford University Press. 

Malcolm, N. (1952), Knowledge and Belief, “Mind” 51, pp. 178-189. 
May, R. (1985), Logical Form: Its Structure and Derivation, Cambridge Mass., 

MIT Press. 
Moore, G. E. (1959), Philosophical Papers, London, George Allen & Unwin. 
Morton, A. (2012), Contrastive Knowledge, in M. Blaauw (a cura di), Con-

trastivism in Philosophy, New York-London, Routledge, pp. 101-115. 
Neta, R. (2002), S knows that p, “Nous” 36, pp. 663-681. 
Neta, R. (2003), Skepticism, Contextualism, and Semantic Self-Knowledge, 

“Philosophy and Phenomenological Research” 67, pp. 396-411. 
Partee, B. (1989), Binding Implicit Variables in Quantified Contexts, in Pro-

ceedings of the Chicago Linguistic Society, vol. 25, Chicago, Chicago Uni-
versity Press, pp. 342-365. 

Partee, B. (1991), Topic, Focus, and Quantification, in S. K. Moore e A. Z. 
Wyner (a cura di), Proceedings from SALT 1, Ithaca, Cornell University 
Press, pp. 257-280. 

Percival, P. (1994), Absolute Truth, “Proceedings of the Aristotelian Society” 
94, pp. 189-213. 

Richard, M. (1990), Propositional Attitudes: An Essay on Thoughts and How 
We Ascribe Them, Cambridge, Cambridge University Press. 

Richard, M. (2004), Contextualism and Relativism, “Philosophical Studies” 
119, pp. 215-242. 

112



Rooth, M. (1992), A Theory of Focus Interpretation, “Natural Language Se-
mantics” 1, pp. 75-116. 

Rooth, M. (1996), Focus, in S. Lappin (a cura di), The Handbook of Contem-
porary Semantic Theory, Oxford, Blackwell, pp. 271-297. 

Rosenberg, J. F. (2002), Thinking about Knowing, Oxford, Oxford University 
Press. 

Schaffer, J. (2004), Skepticism, Contextualism, and Discrimination, “Philos-
ophy and Phenomenological Research” 69, pp. 138-155. 

Schaffer, J. (2005a), What Shifts? Thresholds, Standards, or Alternatives?, in 
G. Preyer e G. Peter (a cura di), Contextualism in Philosophy, Oxford, 
Oxford University Press, pp. 115-130. 

Schaffer, J. (2005b), Contrastive Knowledge, in T. S. Gendler e J. Hawthorne 
(a cura di), Oxford Studies in Epistemology, vol. 1, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, pp. 235-271. 

Schaffer, J. (2006), Closure, Contrast, and Answer, “Philosophical Studies” 
133, pp. 233-255. 

Schaffer, J. (2008), The Contrast-sensitivity of Knowledge Ascriptions, “Social 
Epistemology” 22, pp. 235-245. 

Schiffer, S. (1996), Contextualist Solutions to Scepticism, “Proceedings of the 
Aristotelian Society” 96, pp. 317-333. 

Searle, J. R. (1979), Expression and Meaning, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press. 

Sinnott-Armstrong, W. (2004), Classy Pyrrhonism, in Id. (a cura di), Pyrrho-
nian Skepticism, Oxford, Oxford University Press, pp. 188-207. 

Sinnott-Armstrong, W. (2008). A Contrastivist Manifesto, “Social Epistemol-
ogy” 22, pp. 257–270. 

Stalnaker, R. (1978), Assertion, in P. Cole (a cura di), Syntax and Semantics, 
vol. 9: Pragmatics, New York, Academic Press, pp. 315-332. 

Stalnaker, R. (1998), On the Representation of Context, “Journal of Logic, 
Language, and Information” 7, pp. 3-19. 

Stanley, J. (2000), Context and Logical Form, “Linguistics and Philosophy” 
23, pp. 391-434. 

Stanley, J. (2004), On the Linguistic Basis for Contextualism, “Philosophical 
Studies” 119, pp. 119-146.  

Stine, G. C. (1976), Skepticism, Relevant Alternatives, and Deductive Closure, 
“Philosophical Studies” 29, pp. 249-261. 

Unger, P. (1975), Ignorance: A Case for Scepticism, Oxford, Oxford University 
Press. 

Unger, P. (1984), Philosophical Relativity, Minneapolis, University of Min-
nesota Press. 

Unger, P. (1986), The Cone Model of Knowledge, “Philosophical Topics” 14, 
pp. 125-178. 

113



Volpe G. (2021), A Contrastivist Response to Gerken’s Arguments for False 
Positives, “Acta Analytica” 36, pp. 311-322. 

White, A. R. (1975), Modal Thinking, Ithaca, Cornell University Press. 
Williams, M. (1996), Unnatural Doubts, Princeton, Princeton University 

Press. 
Williamson, T. (2000), Knowledge and its Limits, Oxford, Oxford University 

Press. 
Williamson, T. (2005), Contextualism, Subject-Sensitive Invariantism, and 

Knowledge of Knowledge, “Philosophical Quarterly” 55, pp. 213-235. 
Wright, C. (2018), A Plague on All Your Houses: Some Reflections on the Va-

riable Behaviour of “Knows”, in A. Coliva, P. Leonardi e S. Moruzzi (a 
cura di), Eva Picardi on Language, Analysis and History, Cham, Palgrave 
Macmillan, pp. 357-383. 

Yourgrau, P. (1983), Knowledge and Relevant Alternatives, “Synthese” 55, 
pp. 175-190. 

114



Parte seconda 

Oltre l’analisi della conoscenza 





Oltre l’analisi della conoscenza 

Giorgio Volpe 

 
La disillusione prodotta dai ripetuti insuccessi in cui sono incappati sva-

riati tentativi più o meno recenti di formulare un’analisi della conoscenza 
priva di controesempi ha indotto alcuni epistemologi ad abbracciare l’idea 
che quello di conoscenza sia un concetto primitivo, che non si presta a essere 
decomposto in costituenti più semplici (Williamson 2000). Altri studiosi 
hanno invece ricavato dalla vicenda morali differenti e hanno iniziato a esplo-
rare nuove strade per emanciparsi dal modello dell’analisi (concettuale o me-
tafisica) della conoscenza. I testi raccolti in questa seconda parte sono 
rappresentativi di due di questi percorsi, i quali si allontanano dall’analisi 
classica della conoscenza in direzioni piuttosto diverse e tuttavia si prestano 
a essere presentati fianco a fianco in virtù di un comune orientamento empi-
rico-naturalistico. 

Le linee generali del primo percorso, esplorato a partire dagli anni ’80 del 
secolo scorso, sono delineate innanzitutto in Conoscenza e stato di natura 
(1990), versione italiana delle sezioni iniziali del lavoro epistemologico più 
noto di Edward Craig. Questi esordisce con l’osservazione che i ripetuti in-
successi dei tentativi di usare i metodi dell’analisi filosofica per specificare 
delle condizioni necessarie e sufficienti per il possesso o l’attribuzione della 
conoscenza non dovrebbero sorprenderci più di tanto. Per spiegare perché, 
Craig attira l’attenzione sulla possibilità che vi sia un conflitto fra le nostre 
intuizioni sull’intensione e l’estensione del concetto di conoscenza. Di tale 
possibilità fanno tesoro gli argomenti scettici che mirano a convincerci che 
le nostre intuizioni sulle condizioni che governano l’applicazione del concetto 
di conoscenza tendano ad assegnare a quest’ultimo un’estensione assai più 
limitata di quella che gli assegnano le nostre intuizioni sui casi in cui trova 
applicazione. Ne scaturisce, secondo Craig, una sorta di dilemma: se lo scet-
tico ha torto bisogna spiegare perché, mentre se ha ragione occorre stabilire 
se la priorità vada accordata, come egli vorrebbe, alle intuizioni sull’inten-
sione oppure, come vorrebbe il senso comune, a quelle sull’estensione. In 
entrambi i casi, sarà necessario dirimere preliminarmente complicate que-
stioni epistemologiche e/o di teoria del significato al solo scopo di potere le-
gittimamente affermare che vi è qualcosa come un concetto ordinario di 



conoscenza suscettibile di analisi filosofica – il che, evidentemente, non pro-
mette nulla di buono riguardo agli esiti del progetto. 

Un altro motivo che induce Craig a perorare un radicale mutamento di 
approccio ha a che fare, più che con le prospettive dell’impresa dell’analisi 
concettuale della conoscenza, con l’atteggiamento comunemente adottato al 
riguardo. Egli sostiene che se anche si riuscisse, inaspettatamente, a specifi-
care un insieme di condizioni effettivamente necessarie e sufficienti per l’ap-
plicazione del concetto, tale risultato, per quanto significativo, costituirebbe 
soltanto un passo preparatorio per affrontare la domanda più importante: 
perché mai un concetto dotato di tale intensione dovrebbe avere un uso così 
diffuso – talmente diffuso, in effetti, che ogni lingua conosciuta sembra avere 
un termine per esprimerlo? 

È proprio questa domanda – la domanda sulla funzione del concetto di 
conoscenza, sul ruolo che esso svolge nelle nostre vite – che Craig propone 
di sostituire alla usuale richiesta “socratica” di un’analisi della conoscenza. 
Egli sottolinea che si tratta di una domanda a cui si può sperare di dare ri-
sposta senza affrontare preliminarmente le complicate questioni epistemo-
logiche e di teoria del significato che sarebbe necessario risolvere, come si è 
visto, per stabilire l’esistenza di un oggetto appropriato per l’impresa del-
l’analisi filosofica della conoscenza. La prospettiva dalla quale Craig propone 
di affrontare il concetto di conoscenza è dunque spiccatamente pragmatica. 
Egli viene associato spesso, per questo, al cosiddetto pragmatismo di Cam-
bridge, i cui esponenti classici sono autori come Peirce, Ramsey e Wittgen-
stein (Misak 2016; Queloz 2021): quello che delinea in Conoscenza e stato di 
natura è infatti innanzitutto un modello idealizzato delle condizioni e dei bi-
sogni, ossia delle pressioni pratiche, che è plausibile ipotizzare facciano emer-
gere il concetto di conoscenza in ogni società umana minimamente 
sviluppata. 

In concreto, il punto di partenza di Craig è l’osservazione che, per difen-
dersi dai predatori, procurarsi cibo sufficiente, ripararsi dalle intemperie e 
in generale raggiungere i propri obiettivi, gli esseri umani hanno bisogno di 
rispondere a innumerevoli domande, formandosi delle credenze vere su ciò 
che li circonda. Non sempre, però, le informazioni necessarie per formarsi 
tali credenze sono fornite dalle “fonti di bordo” (occhi, orecchie, capacità 
di ragionamento…) di cui è dotato il singolo “indagatore” (come lo chiama 
Craig). Può capitare ad esempio che Fred, dalla posizione soprelevata in cui 
si trova, riesca a scorgere una tigre che un compagno in pericolo non è in 
grado di vedere. Fred possiede, per usare una felice espressione di Bernard 
Williams, un “vantaggio di posizione” che gli consente di acquisire informa-
zioni cruciali per la sopravvivenza del compagno. È in situazioni come que-
sta, argomenta Craig, che il concetto di conoscenza manifesta la sua utilità: 

118



siccome gli informatori non sono tutti ugualmente attendibili, un indagatore 
avrà spesso bisogno di valutare fino a che punto questa o quella fonte di in-
formazione sia degna di fiducia, ed è plausibile ipotizzare che il concetto di 
conoscenza abbia un ruolo decisivo nel contesto di tale valutazione. Dire che 
Fred sa se ci sia – o che c’è – un predatore nelle vicinanze è dire che ci si può 
fidare delle informazioni che è in grado di fornire: il concetto di conoscenza 
torna utile, nei termini di Craig, per contrassegnare le fonti di informazioni 
approvate, ossia per identificare qualcuno come un informatore attendibile 
su una particolare questione o insieme di questioni. 

Ovviamente, Craig ha ben chiaro che sapere se p non può consistere sem-
plicemente nell’essere un informatore attendibile sulla questione se p – e sapere 
che p non può consistere semplicemente nell’essere un informatore attendibile 
sul fatto che p. Formulare delle ipotesi plausibili sulla funzione svolta dal con-
cetto di conoscenza in certe situazioni stilizzate non è, nella sua prospettiva, 
un modo per specificare su basi più solide delle condizioni necessarie e suf-
ficienti per il possesso (o l’attribuzione) di conoscenza. Piuttosto, concentrare 
l’attenzione su tali situazioni serve a eliminare il “rumore di fondo” che, se 
ci si soffermasse fin dall’inizio sulle situazioni assai più complesse in cui uti-
lizziamo comunemente il concetto di conoscenza, impedirebbe di scorgere 
la funzione di fondo che questo svolge nelle nostre vite. È in questo contesto 
che Craig prende in prestito una nozione cruciale di tanta teoria politica, da 
Hobbes a Nozick, quella di stato di natura. Presentare l’analisi funzionale di 
esempi stilizzati implicanti un singolo indagatore e un potenziale informatore 
come la ricostruzione di ciò che avverrebbe in una sorta di stato di natura 
epistemico è un modo assai efficace per focalizzare l’attenzione su situazioni 
e bisogni del tutto generali che è plausibile ritenere caratterizzino qualunque 
società umana sufficientemente sviluppata da avere elaborato qualcosa di si-
mile al concetto di conoscenza. Come nel caso della maggior parte delle de-
scrizioni dello stato di natura prodotte nell’ambito della teoria politica, la 
pretesa non è tuttavia quella di offrire una ricostruzione fattualmente corretta 
di una fase lontanissima del nostro passato: il riferimento alla “preistoria” 
dell’umanità è parte della retorica, non dell’argomentazione di Conoscenza e 
stato di natura. 

Per chiarire il senso del suo progetto, Craig richiama anche altri prece-
denti – dal Menone di Platone all’epistemologia evoluzionistica, dal pro-
gramma dell’esplicazione concettuale di Rudolf Carnap alla tradizione del 
naturalismo in senso ampio. Qui ci soffermeremo soltanto su una fortunata 
idea di Ludwig Wittgenstein. Questi ha sostenuto, notoriamente, che l’uso 
di molti dei nostri concetti non è governato da un insieme di condizioni ne-
cessarie e sufficienti esprimibili nel formato tipico dell’analisi filosofica, ma 
dal riconoscimento di somiglianze di famiglia capaci di apparentare i casi a 

119



cui si applicano senza che vi sia una singola proprietà, o un singolo insieme 
di proprietà, da essi (ed essi soli) condiviso. Craig sostiene che il concetto di 
conoscenza resiste a ogni tentativo di analisi in termini di condizioni neces-
sarie e sufficienti proprio perché è sorretto unicamente da somiglianze di fa-
miglia. È questa, dal suo punto di vista, la ragione più profonda per cui 
ricostruire la funzione e il ruolo che esso svolge nelle nostre vite non può es-
sere una scorciatoia per specificare delle condizioni necessarie e sufficienti 
per il possesso o l’attribuzione di conoscenza. Ad esempio, un informatore 
attendibile sul fatto che p sarà quasi sempre – per riprendere un tema della 
seconda sezione di Conoscenza e stato di natura – qualcuno che crede che p, 
ma ciò non implica che credere che p sia una condizione strettamente ne-
cessaria per sapere che p. Lo studio delle situazioni stilizzate offerte dallo 
stato di natura consente di focalizzare l’attenzione sui casi prototipici di ap-
plicazione del concetto di conoscenza, quelli in cui le cose procedono come 
“quasi sempre” accade. Nei casi prototipici la conoscenza è accompagnata 
dalla credenza: è assai improbabile che un indagatore, per risolvere la que-
stione che lo muove, faccia affidamento su un informatore che non crede a 
ciò che dice. Ma ciò non significa che, in circostanze eccezionali, una persona 
che dica il vero senza credere fino in fondo a ciò che dice non possa risultare 
un buon informatore per un indagatore consapevole dei tratti peculiari della 
situazione. 

I contorni del concetto che Craig arriva a tratteggiare ragionando sulle 
caratteristiche che, nelle situazioni stilizzate dello stato di natura, farebbero 
di una persona opportunamente situata un informatore attendibile per un 
indagatore che abbia bisogno di risolvere qualche particolare questione con-
sentono di comprendere come mai sia l’analisi tripartita sia le principali ana-
lisi alternative formulate per rimpiazzarla sembrino cogliere tutte, a dispetto 
dei loro difetti, qualche aspetto chiave del concetto di conoscenza. La ragione 
è che ciascuna di esse mette in luce un fattore che è correlato positivamente 
alla proprietà di essere un informatore attendibile per un indagatore che 
abbia bisogno di risolvere qualche particolare questione. Craig descrive dun-
que la propria ricerca come un esercizio di “sintesi concettuale” non soltanto 
per contrapporla agli usuali tentativi di analisi del concetto di conoscenza, 
ma anche per sottolineare che consente di ricuperare e valorizzare in un qua-
dro unitario gli aspetti più illuminanti di tali tentativi. 

Rimane da dire che Craig è perfettamente consapevole che quello che è 
possibile delineare a partire dalle dinamiche dello stato di natura non è esat-
tamente il concetto di conoscenza a noi familiare. Fra il concetto “indiciz-
zato” di un informatore capace di soddisfare i bisogni epistemici specifici di 
un particolare indagatore in un determinato momento e luogo e quello di 
cui ci serviamo quotidianamente per attribuire o negare conoscenza a noi 

120



stessi e ai nostri simili sussiste un divario considerevole. Per colmarlo, Craig 
invoca nuovamente le pressioni pratiche che è plausibile ipotizzare siano rin-
venibili in qualunque società umana sufficientemente sviluppata da avere 
elaborato qualcosa di simile al nostro concetto di conoscenza. Tali pressioni 
rendono inevitabile, egli sostiene, il dispiegarsi di un processo di “oggettiva-
zione concettuale” che, a partire dal concetto indicizzato associato allo stato 
di natura, pone infine capo al concetto “non indicizzato” di un soggetto che 
costituisce un buon informatore su una certa questione, o serie di questioni, 
indipendentemente dalle circostanze specifiche di qualunque indagatore e 
indipendentemente da quanto sia importante, per qualunque indagatore, for-
marsi una credenza vera in materia. Le pagine in cui Craig descrive i dettagli 
di questo processo di oggettivazione, impegnandosi a mostrare come anche 
la comparsa della versione non indicizzata del concetto di conoscenza (non-
ché la particolare configurazione delle questioni filosofiche che lo coinvol-
gono, a partire dalla contestazione scettica delle pretese conoscitive avanzate 
dal senso comune) possa essere spiegata facendo appello esclusivamente a 
pressioni di tipo pratico, non sono fra quelle che sono state tradotte in questa 
sede. 

A questa lacuna supplisce in qualche misura il secondo testo di questa 
parte, Il metodo genealogico in epistemologia (2020). In questo articolo, uscito 
a trent’anni di distanza dalla pubblicazione del libro di Craig, Martin Kusch 
e Robin McKenna offrono un’utile sintesi della proposta di Conoscenza e 
stato di natura, passano rapidamente in rassegna i modi in cui è stata recepita 
e messa a frutto nell’epistemologia degli ultimi decenni, e soprattutto tentano 
di rispondere alle principali critiche che le sono state mosse. 

In questa breve introduzione non è possibile addentrarsi nell’intricata dia-
lettica di obiezioni e risposte che riempie gran parte dell’articolo. È oppor-
tuno invece dire qualcosa a proposito del fatto che, sin dal titolo, Kusch e 
McKenna attribuiscono a Craig l’uso di un metodo, quello genealogico, che 
non è menzionato neppure di sfuggita in Conoscenza e stato di natura. Non 
si tratta di una forzatura, poiché è lo stesso Craig, in un saggio intitolato si-
gnificativamente Genealogies and the State of Nature (Le genealogie e lo stato 
di natura, 2007), a usare retrospettivamente il termine “genealogia” per chia-
rire il tenore della sua proposta, accostandola non più soltanto alle teorizza-
zioni politiche sullo stato di natura di filosofi come Hobbes e Nozick, ma 
alle riflessioni di autori come Nietzsche (1887) e, soprattutto, Bernard Wil-
liams (2002). Craig usa il termine “genealogico” in senso piuttosto lato, ap-
plicandolo a qualunque metodo consenta di far luce su una pratica 
concettuale presentandone in primo luogo una versione semplificata (un pro-
totipo, per riprendere il termine usato più sopra) perfettamente funzionale, 
delineandone poi una versione “finita” apparentemente priva di funzione, e 

121



infine descrivendo un processo che potrebbe plausibilmente avere condotto 
dalla prima alla seconda. È importante osservare che non vi è nulla, in questa 
caratterizzazione, che attribuisca alla formulazione della genealogia di una 
pratica concettuale l’esito inevitabilmente decostruttivo o delegittimante che 
è spesso associato all’uso del metodo genealogico. Semplificando alquanto: 
se la genealogia dei concetti morali delineata da Nietzsche è più o meno cor-
retta, la scoperta della loro funzione finirà ineluttabilmente per screditare le 
pratiche che li coinvolgono, mentre se è corretta la genealogia del concetto 
di conoscenza ipotizzata da Craig, la scoperta della funzione della versione 
prototipica di tale concetto non getterà alcun discredito sulle pratiche che 
fanno uso della versione oggettivata di cui quotidianamente ci serviamo. 

Un altro aspetto interessante del saggio di Kusch e McKenna è l’uso della 
nozione di costruzione di modelli per mettere a fuoco gli aspetti chiave del 
procedimento di Craig. Il concetto indicizzato delineato a partire dalle di-
namiche dello stato di natura, al quale Kusch e McKenna danno il nome di 
protoconoscenza, scaturisce, nella loro terminologia, dall’impiego di uno dei 
metodi caratteristici dell’indagine scientifica: la costruzione di un modello 
semplificato, ossia idealizzato, di un sistema complesso. Craig si chiede, es-
senzialmente, perché mai un concetto dotato di certe caratteristiche debba 
essere introdotto nelle condizioni idealizzate – allo stesso tempo semplificate 
e distorte – che sono proprie dello stato di natura epistemico (la risposta la 
sappiamo: per contrassegnare le fonti di informazione approvate). Delineati 
i tratti di tale concetto, Craig aggiunge poi una dimensione dinamica al suo 
modello, rimuovendo una dopo l’altra le semplificazioni e le distorsioni che 
ne caratterizzano la versione iniziale. Il processo di oggettivazione descritto 
in Conoscenza e stato di natura si configura così come il frutto di un esercizio 
di de-idealizzazione volto a individuare lo sviluppo che è plausibile ipotizzare 
abbia trasformato il concetto di protoconoscenza associato allo stato di na-
tura epistemico nel concetto di conoscenza che impieghiamo quotidiana-
mente. Kusch e McKenna sottolineano correttamente che quella avanzata da 
Craig non è una tesi storica: lo stato di natura non è, per utilizzare la felice 
espressione di Williams (2002, §2.3) ripresa dallo stesso Craig (2007, p. 193), 
il Pleistocene, e il processo di oggettivazione che conduce al nostro concetto 
di conoscenza non ha avuto luogo storicamente nel corso dei secoli, ma co-
stituisce, per così dire, la “proiezione narrativa” dell’esercizio di de-idealiz-
zazione con cui vengono rimosse le semplificazioni e le distorsioni del 
modello di partenza. Nell’interpretazione di Kusch e McKenna, i due modelli 
descritti da Craig hanno dunque esclusivamente la funzione di rappresentare 
icasticamente tipi di situazioni che sono rinvenibili in qualunque società 
umana sufficientemente sviluppata da avere elaborato qualcosa di simile al 

122



nostro concetto di conoscenza, non quella di individuare gli stadi cronologi-
camente successivi che potrebbero averne segnato l’evoluzione storica. 

Gli autori degli ultimi due testi di questa parte sono mossi anch’essi, come 
si è detto, dall’intento di superare l’approccio tradizionale all’analisi della 
conoscenza, o perlomeno di ridimensionarne considerevolmente le pretese 
teoriche nel quadro di una proposta epistemologica di stampo più marcata-
mente empirico-naturalistico. In questo caso, però, l’elemento empirico as-
sume una veste più spiccatamente sperimentale, poiché la proposta è quella 
di applicare allo studio del concetto di conoscenza i metodi di indagine ap-
plicati usualmente nelle scienze sociali. 

Nel Manifesto della filosofia sperimentale (2008), Joshua Knobe e Shaun 
Nichols presentano con piglio militante il progetto a cui gli addetti ai lavori 
si riferiscono oggi colloquialmente col nomignolo di “x-phi”, abbreviazione 
dell’inglese experimental philosophy. Se le origini del movimento risalgono 
agli inizi di questo secolo (fra coloro che vi hanno contribuito si possono ci-
tare, oltre a Knobe e Nichols, studiosi come Edouard Machery, Thomas Na-
delhoffer, Stephen Stich e Jonathan Weinberg), gli autori del Manifesto 
sostengono che l’approccio si riallaccia in realtà a una visione classica della 
filosofia come impresa intellettuale che, nell’affrontare ogni sorta di questioni 
attinenti alla condizione umana, non esita ad avvalersi dei risultati di disci-
pline quali la psicologia, la storia e le scienze politiche. Essi sottolineano che 
è soltanto in tempi relativamente recenti che tale visione è stata soppiantata 
(soprattutto, si potrebbe aggiungere, nei paesi di lingua inglese), dall’idea 
che la filosofia sia un’attività incentrata in larga parte sull’analisi concettuale, 
idea che ha finito per rendere impermeabile ai contributi delle discipline em-
piriche tanta parte della riflessione analitica del secolo scorso. 

Per restare al tema di questo volume, è sufficiente prendere in mano al-
cuni dei testi tradotti in queste pagine per rendersi conto che lo sviluppo di 
cui parlano Knobe e Nichols si manifesta in maniera particolarmente chiara 
proprio nella riflessione sul concetto di conoscenza. Le considerazioni del 
Manifesto della filosofia sperimentale hanno tuttavia una portata molto più 
generale. Il punto è che gli studiosi che si dedicano all’analisi concettuale e, 
più in generale, a quella peculiare impresa intellettuale condotta esclusiva-
mente a priori che viene chiamata sempre più spesso (solitamente, ma non 
sempre, con intento critico) “filosofia da poltrona” (armchair philosophy) 
fanno continuamente appello, nelle loro argomentazioni, alle intuizioni pro-
dotte dalla considerazione di casi ipotetici – casi come quelli discussi nei 
saggi contenuti in questo volume ma anche in tanta letteratura filosofica ana-
litica dedicata ad altri temi. Tali studiosi confidano, di norma, che chi li legge 
non potrà che avere la loro stessa reazione ai casi in questione – sono stati 
concepiti apposta! – e, non vedendo la necessità di produrre elementi che 

123



corroborino tale aspettativa, finiscono spesso per giudicare sostanzialmente 
irrilevante, per la loro indagine, qualunque contributo delle discipline em-
piriche. 

Di fronte a un atteggiamento di questo tipo, la preoccupazione di Knobe 
e Nichols è soprattutto quella di difendere le credenziali del progetto pro-
mosso nel Manifesto evidenziando i limiti dell’approccio dominante e met-
tendo in rilievo la genuina rilevanza filosofica dei dati empirici che è possibile 
raccogliere con l’ausilio del metodo sperimentale. Essi danno per scontato 
che il loro uditorio conosca i tratti essenziali delle applicazioni filosofiche di 
tale metodo e perciò non si fermano a darne un’esposizione introduttiva. 
Anche per colmare questa lacuna, per concludere questa parte è stato scelto 
un articolo che fornisce un esempio concreto dell’applicazione delle proce-
dure in questione. Di tale testo si riparlerà più avanti, ma per rendere com-
prensibili le considerazioni di Knobe e Nichols è bene dire fin d’ora che ciò 
che gli studiosi che si avvalgono dei metodi della filosofia sperimentale cer-
cano di raccogliere sono, essenzialmente, informazioni relative alla distribu-
zione statistica delle intuizioni filosofiche nelle popolazioni studiate. 

La procedura standard prevede di somministrare a ciascun soggetto del 
campione sperimentale, composto di norma di individui sostanzialmente di-
giuni di filosofia, un questionario contenente poche brevi storie che ripro-
pongono alcuni dei casi impiegati più comunemente per corroborare o 
confutare varie analisi concettuali e tesi filosofiche – per rimanere in ambito 
epistemologico, i casi più frequentati sono varianti di quelli formulati da Get-
tier e DeRose. Al soggetto viene chiesto di riflettere sulle storie presentate 
nel questionario e di rispondere a una o più domande sulle situazioni de-
scritte (“Quando è uscito di corsa per recarsi all’ospedale, Paul sapeva che 
sua moglie era ricoverata?”; “Quando Bob dice ‘So che la banca sarà aperta’, 
la sua affermazione è vera?”), specificando il grado di certezza della risposta 
fornita. L’obiettivo è appunto quello di raccogliere informazioni sulla distri-
buzione statistica delle intuizioni filosofiche prodotte dalla considerazione 
dei casi in questione all’interno di determinate popolazioni. 

Se l’interesse empirico di tali informazioni sembra chiaro, non è invece 
immediatamente evidente quale ricaduta possano avere sulla riflessione filo-
sofica in quanto tale. L’obiezione cruciale che Knobe e Nichols cercano di 
smontare muove infatti dall’osservazione che la filosofia non è una “gara di 
popolarità”. Perché mai la scoperta che una determinata percentuale di sog-
getti privi di cognizioni filosofiche ha questa o quella intuizione riguardo alle 
questioni sollevate da certi casi dovrebbe indurci ad accettare o rifiutare 
l’analisi concettuale o la posizione teorica formulata da uno specialista della 
materia che abbia studiato approfonditamente ogni aspetto della questione 
facendo tesoro della letteratura pertinente e sfruttando al meglio tutti gli 

124



strumenti del mestiere? A questa obiezione il Manifesto della filosofia speri-
mentale fornisce tre risposte, che riflettono tre concezioni abbastanza diverse 
della rilevanza filosofica dei dati empirici messi a disposizione dalla ricerca 
sperimentale. Qui ci soffermeremo soltanto sulla prima, che rispecchia la 
concezione più diffusa e più frequentemente discussa, e che è anche quella 
a cui Knobe e Nichols dedicano gran parte della loro attenzione. 

Secondo questa risposta, i dati empirici sulla distribuzione statistica delle 
intuizioni hanno un impatto indiretto, ma non per questo meno significativo, 
sulla riflessione filosofica: essi non servono, ovviamente, ad assegnare la 
palma della vittoria all’analisi o alla tesi filosofica più popolare, ma ci forni-
scono preziose informazioni sul livello di affidabilità dei processi cognitivi 
che producono le reazioni in questione. L’obiettivo delle indagini sperimen-
tali è, essenzialmente, quello di raccogliere dei dati empirici che possano far 
luce sui processi cognitivi che ci portano ad avere le intuizioni che abbiamo, 
nella speranza di riuscire a stabilire, sulla base di ciò che sappiamo in generale 
di tali processi, se queste siano attendibili oppure no. Se si dovesse scoprire, 
ad esempio, che le intuizioni prodotte dalla considerazione di certi casi sono 
pesantemente influenzate da fattori psicologici, linguistici, culturali o socio-
logici, sarebbe ragionevole metterne in discussione le credenziali epistemiche, 
e per giustificare una preferenza per le reazioni suggerite dai filosofi che 
hanno ideato i casi in questione diverrebbe necessario offrire qualche argo-
mento indipendente a loro favore. 

Ma i risultati delle indagini sperimentali possono avere un impatto sulla 
riflessione filosofica anche in altri modi, ad esempio mostrando che certe in-
tuizioni, pur non essendo influenzate visibilmente da fattori extrafilosofici, 
divergono sistematicamente da quelle ipotizzate dai sostenitori di questa o 
quella analisi o posizione filosofica. Questo è ciò che avviene nell’indagine 
di cui rende conto il quarto testo di questa parte. Gli autori di Nessuna posta 
in gioco nella conoscenza (2019) riportano, analizzano e discutono l’impatto 
filosofico dei risultati di uno studio empirico eseguito nel 2014 su un cam-
pione di 4504 soggetti distribuiti in diciannove località di sedici paesi diffe-
renti, Italia inclusa. Come suggerisce il titolo dell’articolo, l’indagine ha 
raccolto un’ampia quantità di dati relativi a uno dei temi più discussi nel-
l’epistemologia recente, quello del ruolo degli interessi pratici – della “posta 
in gioco” – nelle attribuzioni e nel possesso di conoscenza. Il tema è già stato 
presentato nella prima parte di questo volume, dove è stato trattato con gli 
strumenti tipici dell’analisi filosofica, ma nello studio in questione (e in altri 
studi recenti) è affrontato con gli strumenti del metodo sperimentale. Le sto-
rie sottoposte ai soggetti coinvolti nella ricerca sono pressoché identiche a 
quelle che, nell’Introduzione alla prima parte di questo volume, abbiamo 
visto utilizzate da DeRose (1992) per suscitare intuizioni favorevoli al conte-

125



stualismo epistemico (Caso della Banca A e Caso della Banca B). I risultati 
riportati nell’articolo sono tuttavia assai lontani da quelli immaginati dai con-
testualisti. In breve, sebbene i soggetti sperimentali riconoscano corretta-
mente che la posta in gioco è molto diversa nei due casi, le loro attribuzioni 
di conoscenza (positive e negative) non rivelano alcun effetto della posta in 
gioco: non manifestano, cioè, alcuna sensibilità agli interessi pratici degli at-
tori coinvolti, né di coloro che attribuiscono né di coloro ai quali viene attri-
buita conoscenza. Questi risultati sono palesemente in conflitto con la tesi 
centrale del contestualismo epistemico, la quale riguarda appunto la seman-
tica delle attribuzioni di conoscenza, ma sono anche in tensione con la tesi 
centrale dell’invariantismo relativizzato all’interesse, i cui sostenitori potreb-
bero ritrovarsi costretti ad attribuire alle pratiche di attribuzione della co-
noscenza delle persone comuni l’errore sistematico consistente nell’ignorare 
invariabilmente l’impatto dell’importanza della posta in gioco. 

Non è possibile, in queste poche righe introduttive, addentrarsi nei det-
tagli dell’analisi e della discussione dei dati che corredano la presentazione 
dei risultati dello studio. Dopo aver mostrato che l’assenza di un effetto della 
posta in gioco sembra essere un tratto invariante – sostanzialmente indipen-
dente, cioè, da fattori di tipo culturale – delle pratiche di attribuzione della 
conoscenza, gli autori argomentano che, contrariamente a quanto si potrebbe 
immaginare, non è possibile addebitare la mancata rilevazione di tale effetto 
all’immedesimazione dei soggetti sperimentali nella prospettiva dei protago-
nisti dei casi. La conclusione a cui giungono è dunque che i dati raccolti in-
ficiano una delle motivazioni principali (come si è visto nell’Introduzione 
alla prima parte, ve ne sono però anche altre) per adottare il contestualismo 
epistemico o l’invariantismo relativizzato all’interesse. 

Il dibattito, è bene precisarlo, è quanto mai aperto, non soltanto in merito 
alla conclusione che gli autori dello studio ritengono lecito desumere dai ri-
sultati dell’indagine, ma riguardo alla stessa solidità dei dati raccolti, che con-
cordano con quelli di altri studi in cui sono stati sottoposti ai soggetti 
sperimentali casi analoghi a quelli concepiti originariamente da DeRose ma 
risultano in conflitto con quelli ottenuti da altri autori mediante metodologie 
di ricerca differenti. L’ultima osservazione di questa Introduzione è pertanto 
che, sebbene l’esecuzione di indagini sperimentali sulle intuizioni delle per-
sone comuni sia una pratica sempre più diffusa e i cui risultati vengono pre-
sentati e discussi sempre più frequentemente sulle riviste filosofiche più 
accreditate, la moltiplicazione degli studi e la pubblicazione di risultati non 
sempre convergenti hanno iniziato a porre il problema dell’affidabilità delle 
metodologie impiegate. In tempi in cui si discute di una “crisi della riprodu-
cibilità” dei risultati scientifici in genere, questa non è, a dire il vero, una pre-
rogativa esclusiva degli studi di filosofia sperimentale. 

126



Per approfondire 

Oltre che nel volume di cui sono tradotte qui di seguito le prime due se-
zioni, Craig elabora e difende l’approccio “sintetico” al concetto di cono-
scenza in Craig (1986), (1993) e (2007). Abbondanti riferimenti alla 
letteratura su Craig e agli approcci genealogici di altri epistemologi sono for-
niti nell’articolo di Kusch e McKenna che costituisce il secondo testo di que-
sta parte. Queloz (2021) affronta la metodologia genealogica in termini molto 
più generali, discutendone le applicazioni nei più svariati ambiti filosofici; il 
capitolo 6 è tuttavia dedicato interamente al lavoro di Craig, utilmente acco-
stato alla genealogia delle “virtù della verità” di Williams (2002). Due ottime 
vie d’accesso al progetto della filosofia sperimentale sono Knobe, Nichols 
(2017) e Alexander (2012). Sul tema si possono vedere inoltre i saggi conte-
nuti in Knobe, Nichols (2008), (2014) e Sytsma, Buckwalter (2016). La let-
teratura di (e sulla) filosofia sperimentale in lingua italiana è ancora molto 
scarsa: si possono citare Marraffa (2009), (2011) e, sul tema specifico del con-
tenuto delle espressioni denigratorie, Cepollaro (2018). Gli studi sperimentali 
sulla rilevanza degli interessi pratici nelle pratiche di attribuzione della co-
noscenza includono Buckwalter (2010), Feltz, Zarpentine (2010), May et al. 
(2010), Buckwalter, Schaffer (2015) e Turri (2017), dai quali non emerge 
alcun effetto della posta in gioco. Gli studi che, utilizzando una metodologia 
differente (il cosiddetto evidence-seeking design), hanno rilevato un tale ef-
fetto includono invece Pinillos (2012); Sripada, Stanley (2012), Pinillos, Sim-
pson (2014) e Francis, Beaman, Hansen (2019). Come si è detto, oltre che 
sulla rilevanza degli interessi pratici nelle pratiche di attribuzione della co-
noscenza, in ambito epistemologico sono stati condotti studi sperimentali 
sulle intuizioni suscitate dai casi di Gettier: da Weinberg et al. (2001) a Ma-
chery et al. (2017a). Anche in questo caso, i risultati non sono stati del tutto 
uniformi. Sulla crisi della riproducibilità dei dati scientifici si veda Fidler, 
Wilcox (2021); sulla riproducibilità dei risultati ottenuti dai filosofi speri-
mentali, Cova et al. (2021). 

127





































Il metodo genealogico in epistemologia 

Martin Kusch e Robin McKenna 

 

1. Introduzione 

Questo articolo è un contributo ai dibattiti contemporanei sulla metodo-
logia filosofica della tradizione analitica. Discuteremo un metodo proposto 
e sviluppato per la prima volta in Knowledge and the State of Nature (Cono-
scenza e stato di natura, 1990) di Edward Craig ed etichettato da interpreti 
differenti come “epistemologia dello stato di natura”, “sintesi concettuale”, 
“epistemologia funzionalista (function-first epistemology)”, “esplicazione pra-
tica” o “genealogia”. Preferiamo quest’ultimo termine sia perché è quello 
che lo stesso Craig è infine giunto ad adottare, sia perché allude ad alcuni 
elementi di continuità che attraversano lo spartiacque “analitico/continen-
tale”: Craig stesso menziona fra le sue fonti Nietzsche, Foucault, Hobbes e 
Hume (Craig 2007). Oltre che al libro del 1990, attingeremo al volume di 
Craig scritto in tedesco, Was wir wissen können (Che cosa possiamo sapere, 
1993), così come alla “retrospettiva” del 2007, Genealogies and the State of 
Nature (Le genealogie e lo stato di natura, 2007). 

Craig inizia la sua genealogia del concetto di conoscenza chiedendo a quali 
bisogni umani fondamentali e universali risponda la nostra istituzione sociale 
delle attribuzioni di conoscenza.1 La sua ipotesi di lavoro è che il fattore 
chiave sia il nostro bisogno di «contrassegnare i buoni informatori». Craig 
cerca di difendere questa ipotesi mostrando che predice – meglio: “retro-
dice” – sia le caratteristiche centrali del nostro modo di parlare della cono-
scenza, sia molte delle analisi esistenti del nostro concetto di conoscenza. Per 
ragioni espositive, Craig presenta la sua ricerca sotto le spoglie di una tesi 
storica su come si sia evoluto il concetto conoscenza. 

1  Un appunto sulle convenzioni terminologiche. Usiamo il corsivo per i concetti (co-
noscenza, proto-conoscenza) e le virgolette doppie per le parole (“conoscenza”). Quando 
parliamo della cosa stessa, o non è chiaro se l’autore di cui trattiamo intenda riferirsi al 
concetto, alla parola o alla cosa, scriviamo semplicemente <conoscenza>.



La metodologia di Craig ha attirato un buon numero sia di seguaci che di 
critici.2 E il suo lavoro è stato impiegato in molti modi diversi: ad esempio, 
nella meta-epistemologia anti-realista (Dogramaci 2012; Neta 2006), nel con-
testualismo (Hannon 2013; Henderson 2009; McKenna 2013), nel relativi-
smo (MacFarlane 2014), nell’epistemologia “anti-fortuna” (Pritchard 2012), 
nelle ricerche sull’ingiustizia epistemica (Fricker 2007), nelle indagini sul va-
lore della conoscenza (Kusch 2009), nel pragmatismo (Williams 2015) e nel-
l’epistemologia delle virtù (Greco 2007). Anziché aggiungere un nuovo 
progetto a quelli già esistenti, in questo articolo ci concentreremo sul cre-
scente numero di obiezioni all’approccio di Craig. Alcune di esse riguardano 
aspetti fondamentali del progetto e, in mancanza di risposte soddisfacenti, 
ci sarebbe ragione di sospettare che il metodo genealogico stesso sia fonda-
mentalmente errato. Noi proveremo ad abbozzare i contorni di tali “risposte 
soddisfacenti”. 

2. Riepilogo del metodo genealogico 

Nel suo libro in tedesco del 1993, Craig colloca il suo progetto a stretto 
contatto con due alleati un po’ improbabili: Wittgenstein e la scienza naturale 
(1993, p. 37). Wittgenstein è un alleato perché si oppone all’analisi concet-
tuale nei termini di condizioni necessarie e sufficienti, studia la funzione dei 
concetti e introduce la categoria dei concetti per somiglianza di famiglia. Il 
progetto di Craig ha delle affinità con la scienza naturale per quanto riguarda 
il metodo usato per controllare le ipotesi, la ricerca di spiegazioni e l’atten-
zione per l’evoluzione. Andando oltre ciò che Craig dice esplicitamente, ag-
giungeremmo alla lista anche la costruzione di modelli: la costruzione di 
modelli semplificati (che possono anche essere distorsivi) di sistemi com-
plessi. 

La costruzione di modelli di Craig consta di due stadi: il primo si concen-
tra sullo “stato di natura epistemico”, cioè una piccola comunità di esseri 
umani che parlano una lingua impegnandosi primariamente nella comuni-
cazione faccia a faccia, i quali sono cooperativi, dipendono l’uno dall’altro 
per l’acquisizione di informazioni, e presentano una disparità di abilità e ta-
lenti. La domanda fondamentale che riguarda questo stato di natura è: per-

2  Beebe (2012), Dogramaci (2012), Fricker (1998, 2007), Gardiner (2015), Gelfert 
(2011), Gerken (2015), Greco (2007), Hannon (2013), Henderson (2009), Kappel 
(2010), Kelp (2011), Kornblith (2011), Kusch (2009, 2011, 2013), Lawlor (2013), Mac-
Farlane (2014), McGrath (2015), McKenna (2013), Neta (2006), Pritchard (2012), Rey-
nolds (2002), Rysiew (2012), Williams (2002, 2015).

146



ché, in queste – semplificate e distorte – condizioni idealizzate, verrebbe in-
trodotto un concetto come conoscenza? Craig risponde che le persone che si 
trovano in questa situazione hanno un bisogno saliente, ossia quello di sele-
zionare e «contrassegnare i buoni informatori». E il concetto usato per con-
trassegnare i buoni informatori è il nucleo fondamentale – o un aspetto 
centrale – di conoscenza. 

Nello stato di natura, gli individui dipendono gli uni dagli altri per l’ac-
quisizione di informazioni. Si distingua fra i ruoli di “indagatore” (inquirer) 
e “informatore”. L’indagatore ha bisogno di informazioni che al momento 
non è in grado di ottenere da solo; l’informatore offre tali informazioni. Gli 
indagatori devono essere in grado di distinguere fra buoni e cattivi informa-
tori. Ed è naturale supporre che soddisfare questo bisogno coinvolga l’uso 
di concetti. Si assuma che il concetto di proto-conoscitore sia lo strumento 
concettuale fondamentale per fare i conti con questo problema. Quali com-
ponenti concettuali dovrebbe avere proto-conoscitore? Per quale scopo do-
vremmo ipotizzare che i nostri antenati immaginari desiderino avere questo 
concetto? Le risposte di Craig sono che i nostri antenati desiderano avere 
questo concetto come cartellino da apporre ai buoni informatori e che il con-
cetto proto-conoscitore (se p) comprende i seguenti elementi: 

avere una probabilità di essere nel giusto riguardo a p almeno tanto alta quanto (i)
lo richiedono i bisogni correnti dell’indagatore; 
essere onesto; (ii)
essere in grado di far credere all’indagatore che p; (iii)
essere accessibile all’indagatore qui e ora; (iv)
essere comprensibile all’indagatore; e (v)
essere individuabile dall’indagatore come un buon informatore riguardo a p. (vi)

Per sviluppare brevemente (vi): l’indagatore ha bisogno di trovare delle 
“proprietà indicatrici” che sia in grado di individuare e che siano correlate 
strettamente e in maniera nomica con l’avere una credenza vera, o col dire la 
verità, riguardo alla questione se p (1990, pp. 25, 135). “Essere in cima a un 
albero” potrebbe essere una tale proprietà per alcuni indagatori nello stato 
di natura nel caso in cui p sia la proposizione che una tigre si sta avvicinando 
al villaggio. Di solito, sarà coinvolta più di una proprietà. Le proprietà che 
fanno di Fred un proto-conoscitore medico non sono una, bensì molte. 

Craig è inamovibile riguardo al fatto che (i)-(vi) non sono condizioni ne-
cessarie e sufficienti. Nonostante questi elementi siano tutti presenti nelle si-
tuazioni prototipiche, il concetto ha un uso anche se ne manca qualcuno. 
Infine, proto-conoscenza si distingue da conoscenza in quanto: (a) solo il primo 
concetto è strettamente legato alla testimonianza; (b) proto-conoscenza è in-
dicizzato a capacità e bisogni di indagatori specifici; (c) la proto-conoscenza 

147



può essere ascritta solo ad altri e non a sé stessi; e (d) la proto-conoscenza 
non è minata dal caso o dalla fortuna: coloro i quali impiegano il concetto 
proto-conoscenza mancano della raffinatezza intellettuale necessaria per di-
stinguere i casi in cui le condizioni sono soddisfatte in maniera accidentale 
da quelli in cui non lo sono. 

Craig si adopera con particolare impegno per mostrare come il suo mo-
dello dello stato di natura epistemico passi il test di ciò che la filosofia dei 
modelli scientifici chiama la “validazione esterna”. Lo fa argomentando che 
il suo modello predice e spiega diverse caratteristiche del nostro concetto, o 
dei nostri concetti, di conoscenza che sono state identificate da varie teorie 
filosofiche. Ad esempio: 

gli usi di “conoscenza” senza credenza (Radford) (Craig 1990, pp. 15-16 [141-–
143]) 
il ruolo dei controfattuali (Nozick, Dretske) (ivi, sez. III) –
il ruolo delle relazioni causali (Goldman) (ivi, sez. IV) –
il ruolo dei metodi (affidabilismo) (ivi, sez. IV) –
il ruolo delle ragioni che giustificano (internismo sulla giustificazione) (ivi, sez. –
VIII) 
il fatto che si possono formulare controesempi a tutte le analisi (Gettier) (ivi, sez. –
VI) e 
la variazione contestuale degli standard (Unger) (ivi, sez. XII). –

Queste teorie sono spesso viste come reciprocamente esclusive, ma Craig 
pensa che il suo modello possa dare a tutte una parziale legittimazione: esse 
si contraddicono solo se le generalizziamo eccessivamente. 

Questo ci conduce alla seconda metà della ricostruzione genealogica spe-
culativa: la narrazione ipotetica di carattere storico-sociale che ci porta da 
proto-conoscenza a conoscenza. Craig parla di questo sviluppo come di un 
processo di “oggettivazione” di proto-conoscenza. I momenti chiave di tale 
oggettivazione sono i seguenti. Primo, proto-conoscenza viene a essere usato 
nelle auto-ascrizioni. In risposta alla domanda “Chi sa p?”, i membri del 
gruppo cominciano a indagare le loro stesse proprietà indicatrici. Secondo, 
gli indicatori cominciano a raccomandare informatori ad altri. Questo può 
essere fatto in maniera proficua solo se il carattere prospettico o indicale di 
proto-conoscenza viene indebolito. L’informatore raccomandato deve essere 
visto di buon occhio sia da chi lo raccomanda che da chi riceve la raccoman-
dazione. Un ulteriore spostamento lunga questa dimensione – raccomandare 
un informatore a un numero sempre maggiore di indagatori – rende la proto-
conoscenza progressivamente più difficile da ottenere. Il punto di arrivo è 
l’idea di  

148



qualcuno che sia un buon informatore sulla questione se p quali che siano 
le circostanze particolari in cui versa l’indagatore [...]. Ciò significa qual-
cuno con un altissimo grado di affidabilità, qualcuno che è molto proba-
bile che sia nel giusto – perché deve essere accettabile persino per un 
indagatore molto esigente. (Craig 1990, p. 91) 

E un indagatore molto esigente non accetterà la fortuna o il caso episte-
mici. Terzo, gli indagatori iniziano a usare “essere raccomandato” come una 
proprietà indicatrice. Questa mossa diluisce il requisito iniziale di individua-
bilità. Gli indagatori iniziano a chiamare qualcuno “proto-conoscente” anche 
quando non è in vista alcuna delle iniziali proprietà indicatrici “naturali”. 
Quarto, nel contesto dell’azione di gruppo gli indagatori smettono di preoc-
cuparsi che l’informazione di cui hanno bisogno sia accessibile a loro stessi 
in quanto individui; si accontentano che sia accessibile a qualche membro 
del gruppo. Il risultato è che parleranno di “proto-conoscenza” anche al di 
fuori del contesto della testimonianza. Il processo di oggettivazione sfocia 
nel nostro concetto di conoscenza: 

Il concetto di conoscenza [...] giace all’estremità oggettivata del processo; 
possiamo spiegare perché ci sia una tale estremità e perché si dovrebbe 
ritenere che valga la pena segnalarla esplicitamente nella lingua. (Craig 
1990, pp. 90 sg.) 

Il secondo stadio della costruzione del modello aggiunge una dimensione 
dinamica allo stato di natura. Il modello dinamico prende lo stato di natura 
epistemico come punto di partenza e ricostruisce come il concetto conoscenza 
evolve e si diversifica mano a mano che le semplificazioni e distorsioni dello 
stato di natura vengono rimosse. Questo fa capire come il modello dinamico 
sia in realtà una forma di “de-idealizzazione”. 

Anche il modello dinamico deve passare il vaglio della validazione esterna. 
Craig fa notare come il modello dinamico predica correttamente, o perlo-
meno renda comprensibili, 

i contesti in cui vigono standard epistemici molto alti (1990, sez. X), –
la distinzione fra sapere-come e sapere-che (ivi, sez. XVII), –
le intuizioni sulle proposizioni-lotteria (ivi, sez. XI) e –
le intuizioni contrastanti che abbiamo riguardo allo scetticismo epistemico (ivi, –
sezz. XII-XIII). 

Come Craig sottolinea più chiaramente nel testo del 2007 che non in 
quelli del 1990 o del 1993, questa non è da intendersi come una tesi storica: 
lo stato di natura epistemico non è un periodo storico «come il Pleistocene». 
Piuttosto, è un tipo importante e onnipresente di situazione socio-epistemica 

149



che è probabile rinvenire in ogni comunità umana, passata o presente. Detto 
altrimenti, secondo la formulazione dello stesso Craig: 

le circostanze che favoriscono la formazione del concetto di [proto-]co-
noscenza esistono ancora [...] altrimenti non avrei alcun supporto per la 
tesi che il metodo rivela il nucleo del concetto così come è rinvenibile ora. 
(Craig 2007, p. 191) 

Questo fa pensare che ciò che i due modelli presentano come stadi diversi 
nello sviluppo storico di conoscenza siano in realtà tipi diversi di situazioni 
di cui facciamo esperienza quotidianamente. In alcune ci troviamo ancora 
nello “stato di natura”, mentre in altre ci troviamo in stadi diversi del pro-
cesso di oggettivazione. Si noti comunque che questa interpretazione di Craig 
mostra che il suo parlare di un “nucleo” di conoscenza potrebbe essere fuor-
viante: se co-esistono anche gli altri usi, perché supporre che “contrassegnare 
i buoni informatori” sia più fondamentale di essi? O, per dirla altrimenti, 
perché presumere che il modello corretto dello sviluppo concettuale sia una 
valanga piuttosto che un albero filogenetico? Il modello a valanga fa pensare 
che una piccola “pietra” concettuale (ossia proto-conoscenza) rotoli giù dalla 
montagna (semantica) innevata (dell’oggettivazione), rivestendosi in questo 
modo di strati successivi di ulteriori caratteristiche concettuali (per raggiun-
gere conoscenza). L’albero filogenetico è privo di nucleo. Non pensiamo a 
homo erectus come al nucleo o essenza di homo sapiens solo perché il secondo 
si è sviluppato dal primo. Ovviamente, per attenerci all’analogia assumiamo 
qui in modo controfattuale che homo erectus potrebbe essere vivo ancora 
oggi. Nel caso di conoscenza: non dovremmo pensare a proto-conoscenza 
come al nucleo o essenza di conoscenza solo perché abbiamo un modello do-
tato di buona capacità predittiva che rappresenta conoscenza come evolven-
tesi da proto-conoscenza.3 

Riassunta la nostra interpretazione dell’approccio di Craig, passiamo ora 
a considerare alcune importanti obiezioni che sono state avanzate nella let-

3  Questo implica che nella vita di tutti i giorni usiamo il concetto proto-conoscenza 
per identificare i buoni informatori? Se così fosse, si potrebbe obiettare che questo sem-
bra molto improbabile – i parlanti ordinari non hanno il concetto proto-conoscenza. 
Hanno invece il concetto conoscenza. Ma questo non coglie il nostro punto fondamen-
tale. Per cambiare metafora, secondo la teoria di Craig conoscenza è un concetto per so-
miglianza di famiglia, e in situazioni diverse diventano rilevanti membri differenti della 
famiglia. Così, talvolta operiamo con qualcosa di simile a proto-conoscenza, ma proto-co-
noscenza è un membro della famiglia del concetto per somiglianza di famiglia conoscenza. 
Gli altri membri della famiglia possono essere distinti concettualmente usando un mo-
dello che postuli uno sviluppo in cui proto-conoscenza viene oggettivato in misura cre-
scente.

150



teratura sull’argomento. Per ognuna di esse, delineeremo delle strategie per 
difendere Craig. Così facendo, ci spingeremo costantemente al di là di quello 
che ha esplicitamente detto o scritto. E non siamo sicuri che approverebbe 
le nostre argomentazioni.4 

3. Funzioni 

Obiezione 1. L’ipotesi principale di Craig è che la funzione fondamentale 
delle attribuzioni di conoscenza sia quella di contrassegnare i buoni infor-
matori. Altri autori hanno richiamato l’attenzione su funzioni diverse: 

segnalare che la ricerca è giunta al termine (Kappel 2010; Kelp 2011; Rysiew –
2012), 
identificare proposizioni che possiamo trattare come ragioni per agire (McGrath –
2015), 
rassicurare (Austin 1946; Lawlor 2013), –
distinguere i comportamenti che non sono biasimevoli da quelli che lo sono –
(Beebe 2012), 
onorare il soggetto delle attribuzioni di conoscenza (Kusch 2009). –

Alcuni di questi autori intendono le loro proposte come tesi alternative 
riguardo al ruolo centrale delle attribuzioni di conoscenza (Kappel, Kelp, Ry-
siew, Lawlor), mentre altri le intendono come tesi complementari (Beebe, 
Kusch, McGrath). 

Risposta: C’è più di un modo in cui un craighiano potrebbe rispondere a 
questa obiezione. 

4  Tralasciamo due obiezioni perché, a nostro parere, nel loro caso la risposta di Craig 
non può essere migliorata. La prima è quella che egli chiama l’obiezione del “carro da-
vanti ai buoi”: il fatto che possiamo immaginare conoscitori che non sono buoni infor-
matori, o buoni informatori che non sono conoscitori, mostrerebbe che non possiamo 
comprendere l’essere un conoscitore nei termini dell’essere un buon informatore. La ri-
sposta di Craig è che possiamo far luce sulla ragione per cui abbiamo un concetto soste-
nendo che è stato introdotto per rispondere a un bisogno, senza per questo sostenere 
che ogni applicazione del concetto risponda a tale bisogno, o che siano solo le applica-
zioni di quel concetto a rispondere a tale bisogno (cfr. Craig 1990, p. 95). La seconda 
obiezione è che ci sarebbe una tensione al cuore della genealogia di Craig. Il processo 
di oggettivazione trasforma il concetto “soggettivo” di qualcuno che è sufficientemente 
probabile sia nel giusto per i miei scopi (un proto-conoscitore) nel concetto “oggettivo” 
di qualcuno che è sufficientemente probabile sia nel giusto per gli scopi di chiunque (un 
conoscitore), ed è assai raro che qualcuno sia realmente tale. Ma è proprio perché la ten-
sione esiste che Craig pensa di poter diagnosticare sia perché sorga il problema scettico, 
sia perché sia così difficile risolverlo (cfr. 1990, p. 119; 1993, pp. 116, 148).

151



Primo, nonostante Craig non discuta esplicitamente genealogie alterna-
tive, non c’è ragione di interpretarlo come se sostenesse che tutte le attribu-
zioni di conoscenza svolgono una sola funzione. È bene qui ricordare che la 
prima pubblicazione di Craig sulla genealogia del concetto conoscenza si in-
titola The Practical Explication of Knowledge (L’esplicazione pratica della co-
noscenza, 1986). “Esplicazione” fa riferimento al lavoro di Rudolf Carnap, 
il quale ammette più di un’esplicazione di un dato concetto (per es., 1950, 
pp. 1-18), ma suggerisce anche alcune dimensioni lungo le quali valutare 
esplicazioni differenti: «(1) somiglianza all’explicandum, (2) esattezza, (3) fe-
condità e (4) semplicità» (ivi, p. 5). Sarebbe un esercizio interessante con-
frontare su questa base le diverse ipotesi sulle funzioni fondamentali delle 
attribuzioni di conoscenza. Purtroppo, così come stanno le cose è difficile 
farlo. Il problema è che Craig ha scritto due libri in cui offre un’ampia e det-
tagliata argomentazione a favore della fecondità e semplicità della sua pro-
posta. Ha provato, cioè, a dimostrare che essa soddisfa le condizioni di 
validità interna ed esterna: interna, in quanto l’evoluzione all’interno del mo-
dello è plausibile; esterna, in quanto la proposta predice le intuizioni e le 
loro elaborazioni in un’ampia gamma di teorie epistemologiche. Nessuna 
delle altre proposte è stata sviluppata a un livello nemmeno lontanamente 
comparabile. La nostra tesi non è che ciò sarebbe impossibile. Piuttosto, è 
che non è ancora stato fatto. La giuria non ha ancora deliberato, e la proposta 
di Craig è innocente. 

Secondo, la funzione di un artefatto può essere di due tipi: assegnata (de-
signated) (standard, convenzionale) o accidentale. Si consideri un cacciavite. 
La funzione assegnata è quella di aiutarci ad avvitare viti e bulloni in modo 
tale che questi penetrino in materiali duri di varia natura. I cacciaviti possono 
anche assolvere varie funzioni accidentali: possono essere usati come martelli 
improvvisati, armi del delitto o bastoncini da cocktail. Queste funzioni non 
sono riconosciute generalmente come costitutive dell’essere un cacciavite. 
Nonostante una persona sia di solito consapevole di quale oggetto o evento 
abbia questa o quella funzione assegnata nella sua cultura, tale funzione non 
è sempre evidente (ad esempio, perché l’atto di assegnazione è accaduto im-
plicitamente o nel lontano passato). 

Una differenza importante fra le funzioni assegnate e quelle accidentali è 
che qualunque cosa spieghi perché alcuni oggetti possano svolgere la fun-
zione a cui sono stati assegnati spiega anche la possibilità che svolgano ulte-
riori funzioni accidentali. I cacciaviti devono avere una certa forma per 
adempiere alla funzione assegnata, e la loro forma spiega perché possiamo 
usarli come bastoncini da cocktail, ma non viceversa. Si noti che un artefatto 
può avere più di una funzione assegnata. Un coltellino svizzero può fungere 
da coltello, cucchiaio, sega o forbice. Un bicchiere da birra può avere la fun-

152



zione assegnata di contenere un liquido ed essere bello da vedere. Nel primo 
caso, non c’è nessuna “gerarchia progettuale” tra le differenti funzioni: tutte 
le funzioni assegnate al coltellino svizzero sono “sullo stesso piano”. Nel caso 
del bicchiere da birra, la funzione assegnata di contenere un liquido è prio-
ritaria rispetto a quella di essere bello da vedere; vincola e talvolta spiega la 
funzione secondaria. 

“Contrassegnare i buoni informatori” è, secondo la teoria di Craig, una 
funzione assegnata ma non evidente del nostro concetto di (proto-)cono-
scenza. L’assegnazione, in questo caso, non è stata un atto esplicito identifi-
cabile che sia stato compiuto nel passato, e non è evidente all’osservatore 
superficiale – filosofo o persona comune che sia. Questo è il motivo per cui 
ha bisogno dell’ampia trattazione fornita da Craig. Certo, questo non impe-
disce che (proto-)conoscenza possa avere anche altre funzioni. Alcune di que-
ste potrebbero essere assegnate, altre accidentali. Da un lato, è una funzione 
accidentale delle attribuzioni di conoscenza che possano essere usate come 
parole di conforto (“So che cosa stai passando”). Dall’altro, “segnalare che 
la ricerca è giunta al termine” è una funzione svolta troppo frequentemente 
dalle attribuzioni di conoscenza perché Craig la possa considerare acciden-
tale. Probabilmente è meglio considerarla una funzione assegnata. Ma ciò fa 
sorgere la domanda se “segnalare che la ricerca è giunta al termine” e “con-
trassegnare i buoni informatori” stiano in relazione fra loro come il cucchiaio 
e la sega di un coltellino svizzero, oppure come il contenere liquido e l’essere 
bello da vedere nel caso del bicchiere da birra. Scegliere la prima opzione 
equivale a concedere che (proto-)conoscenza ha almeno due funzioni asse-
gnate distinte, nessuna delle quali è riducibile all’altra. Di nuovo, non c’è 
nessuna ragione per cui la genealogia di conoscenza debba escludere questa 
opzione. Le differenti funzioni assegnate possono essere viste come comple-
mentari. 

Terzo, si potrebbe argomentare che “segnalare che la ricerca è giunta al 
termine” oppure “contrassegnare i buoni informatori” sia la funzione asse-
gnata più fondamentale e dunque quella che spiega la presenza delle altre 
funzioni assegnate derivate. Il genealogista potrebbe argomentare che la fun-
zione “porre fine alla ricerca” segua naturalmente dalla funzione buon-in-
formatore: dopo tutto, il buon informatore è esattamente la persona che 
consente all’indagatore di porre fine alla sua ricerca (Kusch 2013). L’avver-
sario del genealogista argomenta in senso opposto: un modo importante di 
segnalare che si può porre fine alla ricerca è quello di identificare qualcuno 
che ha l’informazione che può farla terminare (Rysiew 2012). 

C’è qualcosa che possa farci uscire da questo stallo? Il genealogista po-
trebbe suggerire che contrassegnare i buoni informatori sembra più impor-
tante che non indicare quando qualcuno possa porre fine alla ricerca. Anche 

153



se dobbiamo effettivamente porre fine alla ricerca a un qualche punto, non 
c’è nessun bisogno evidente di avere un’espressione generale per designare 
l’intera classe – potenzialmente altamente sensibile al contesto – di tali “fer-
mate”. Al contrario, gli atti di contrassegnare informatori hanno un uditorio. 
Non possiamo contrassegnare qualcuno senza un contrassegno! Convincerà 
questo i detrattori? Forse no. Williams (2015) sostiene che abbiamo bisogno 
di “conoscenza” come di un contrassegno esplicito solo una volta che ab-
biamo raggiunto il fenomeno della “conoscenza umana matura”, che è una 
forma di conoscenza legata essenzialmente a, e costituita da, un’istituzione 
epistemica per contrassegnare “responsabilità, verifica accurata e sanziona-
bilità”. Dal punto di vista di Williams, nello stato di natura di Craig gli inda-
gatori non hanno bisogno di essere riflessivi o espliciti riguardo ai propri 
bisogni. Le loro esigenze informative possono essere soddisfatte senza un 
vocabolario epistemico esplicito (ivi, p. 257). 

Per riassumere le nostre risposte all’Obiezione 1: allo stato attuale delle 
cose, la genealogia di Craig è la teoria più elaborata riguardo alla funzione 
assegnata delle attribuzioni di conoscenza. Le proposte alternative non sono 
ancora state approfondite fino al punto in cui se ne potrebbero confrontare 
i punti forti e quelli deboli riguardo alla loro fecondità e semplicità. Questo 
non significa, però, che Craig ci abbia dato ragione di pensare che tali alter-
native non possano essere elaborate. E rimane sul tavolo l’opzione, impor-
tante e plausibile, che le attribuzioni di conoscenza possano avere più di una 
funzione assegnata irriducibile. 

4. Casi paradigmatici 

Obiezione 2. Ci sono casi paradigmatici di attribuzione di conoscenza in 
cui la funzione di contrassegnare la buona informazione non gioca nessun 
ruolo. Ad esempio, Mikkel Gerken dice: «Potrei discutere lo sviluppo intel-
lettuale di Galileo Galilei col mio amico, anche lui appassionato di tali argo-
menti, il quale potrebbe asserire: “Nel 1616, Galileo sapeva che la Terra 
orbita attorno al Sole”» (2015, p. 226). Ma, prosegue Gerken, questa «ascri-
zione di conoscenza non serve a rassicurarmi sul fatto che la Terra orbita at-
torno al Sole o che possiamo fare affidamento su Galileo per quanto riguarda 
questa questione» (ibid.). Oppure si consideri il seguente contesto. Samson 
dice a sua moglie Sally che c’è del caffè nel pentolino. Samson lo dice inten-
dendo offrire del caffè a Sally. Questa, però, gli ha detto molte volte che odia 
il caffè. In questo contesto, potrebbe veicolare un promemoria usando le pa-
role: “So che c’è del caffè nel pentolino”. Questi sono considerati da Gerken 
degli «usi familiari di attribuzioni di conoscenza in contesti conversazionali 

154



familiari» (ivi, p. 227). Sebbene usi questi esempi contro la concezione delle 
attribuzioni di conoscenza come rassicurazioni avanzata da Lawlor (2013), 
quello che dice si applica ugualmente a Craig. 

Risposta: la distinzione fra i casi di conoscenza paradigmatici e quelli di 
confine è spinosa. Ad esempio, Jonathan Kvanvig (2003, pp. xi, 190, 201) 
considera gli usi non fattivi delle attribuzioni di conoscenza, o espressioni 
come “lo stato attuale della conoscenza scientifica”, come usi marginali di 
“conoscenza”: il primo è semplicemente un «modo sbagliato di parlare», 
mentre il secondo è «meramente onorifico». Tali usi pertengono alla prag-
matica, non alla semantica, delle attribuzioni di conoscenza. Altri epistemo-
logi dissentono (Hazlett 2010; Kusch 2009; 2011). Lo stallo argomentativo 
fra tali autori suggerisce che manchino criteri chiari per decidere fra casi pa-
radigmatici e casi di confine. 

Il bersaglio immediato dell’esempio di Gerken è un tipo di epistemologia 
“funzionalista” che cerca di desumere delle conclusioni sulla semantica delle 
attribuzioni di conoscenza direttamente dalla tesi che queste adempiono a 
una specifica funzione assegnata (Hannon 2013; Henderson 2009; McKenna 
2013). Se è vero che questi autori riconoscono che di funzioni assegnate po-
trebbero essercene anche altre, quanto più numerosi sono gli usi delle attri-
buzioni di conoscenza che non adempiono alla funzione assegnata 
pertinente, tanto meno questa linea argomentativa appare plausibile. Ricon-
sideriamo gli esempi nel contesto del modo di ragionare funzionalista. L’af-
fermazione su Galileo è un’attribuzione di conoscenza al tempo passato. 
Talvolta un’attribuzione di conoscenza al tempo passato è usata per contras-
segnare un buon informatore, ad esempio: “Fidati di me, sinora ho sempre 
saputo dove cercare le bacche saporite”. Ma altre volte non lo è; nel caso di 
Galileo, l’ascoltatore è già in possesso dell’informazione pertinente. Gerken 
ha sicuramente ragione su questo. 

Se il genealogista è tenuto a sostenere che le attribuzioni di conoscenza 
hanno sempre e comunque la funzione di contrassegnare i buoni informatori 
per l’uditorio corrente, allora Gerken ha fornito dei controesempi decisivi. 
I suoi esempi mostrano dunque che persino agli epistemologi funzionalisti 
come Hannon, Henderson e McKenna converrebbe ammettere la possibilità 
che – occorsa una qualche oggettivizzazione di conoscenza – si parli talvolta 
del contrassegnare i buoni informatori al passato, al futuro o in scenari con-
trofattuali. Nel fare tali affermazioni, consideriamo se qualcuno sia stato, 
sarà, o potrebbe essere un buon informatore per uditori presenti, passati, fu-
turi o ipotetici. Intesa in questo modo, l’affermazione su Galileo equivar-
rebbe a qualcosa come: “Nel 1616, Galileo era un buon informatore sulla 
questione se la Terra orbiti intorno al Sole”. Il caso di Sally va trattato diver-
samente. Nell’ottica del buon informatore, Sally sta dicendo a Samson di es-

155



sere una buona informatrice sulla questione se ci sia del caffè nel pentolino. 
Il contesto pragmatico suggerisce ciò che Samson ne deve inferire: Sally non 
ha bisogno di un buon informatore sulla questione, e non ne ha bisogno per-
ché non le piace il caffè. 

In ogni caso, come suggeriscono le nostre risposte all’Obiezione 1, pen-
siamo che il genealogista abbia delle buone ragioni per ammettere che le at-
tribuzioni di conoscenza assolvano più di una funzione assegnata, e che 
(alcune di) queste siano irriducibili. Ciò non apre le porte a una genealogia 
del “tutto fa brodo”. Dopo tutto, i genealogisti seguono Carnap e valutano 
le diverse proposte di funzioni assegnate a seconda della loro fecondità (e di 
altre virtù). Il modo migliore di interpretare Craig è attribuirgli la tesi che, 
se riteniamo che il contrassegnare i buoni informatori sia la funzione asse-
gnata delle attribuzioni di conoscenza – la ragione per cui, in ultima analisi, 
abbiamo l’istituzione delle attribuzioni di conoscenza – allora possiamo for-
nire un resoconto dello sviluppo del concetto di conoscenza che ci aiuta a 
spiegare un’ampia parte delle intuizioni sottese alle varie teorie della cono-
scenza. Questo progetto ha successo se Craig è effettivamente in grado di 
spiegare queste intuizioni. Ciò rivela un aspetto interessante della sua meto-
dologia: egli usa un’ipotesi sulla funzione assolta da un sottoinsieme delle at-
tribuzioni di conoscenza per spiegare perché sosteniamo delle teorie della 
conoscenza che possono poi trovare applicazione in casi in cui tale funzione 
non viene assolta. 

5. L’epistemologia naturalizzata e la genealogia di conoscenza 

Obiezione 3. Hilary Kornblith interpreta Craig come se sostenesse che la 
conoscenza non è un genere naturale come l’acqua o l’alluminio, bensì un 
genere artificiale come i tavoli e le monarchie (2011, pp. 43 sg.). Kornblith 
basa questa interpretazione su un passo di fondamentale importanza: «La 
conoscenza non è un fenomeno dato, ma qualcosa che delineiamo operando 
con un concetto che creiamo in risposta a certi bisogni, o perseguendo certi 
ideali» (Craig 1990, p. 3 [131]). Kornblith dissente: la conoscenza è un ge-
nere naturale, giacché la categoria di conoscenza gioca un ruolo esplicativo 
e predittivo significativo in una particolare scienza naturale: l’etologia cogni-
tiva (la scienza del comportamento animale). Inoltre, così come i chimici 
ignorano, giustamente, i concetti ordinari di acqua o alluminio, gli epistemo-
logi non dovrebbero prestare particolare attenzione ai concetti ordinari di 
conoscenza o giustificazione (Kornblith 2006, p. 12). Kornblith adotta la con-
cezione dei generi naturali proposta da Richard Boyd, secondo cui essi sono 

156



aggregati omeostatici di proprietà (Kornblith 2002, p. 61; cfr. Boyd 1999). 
Nel caso della conoscenza, ciò porta alla seguente formulazione: 

La conoscenza incorporata dai membri di una specie è il luogo di un ag-
gregato omeostatico di proprietà: credenze vere che sono prodotte in 
modo affidabile, che contribuiscono alla produzione di comportamenti 
che rispondono con successo ai bisogni biologici e che pertanto sono im-
plicate nella spiegazione darwiniana del mantenimento selettivo dei tratti. 
(Kornblith 2002, p. 62) 

Kornblith non nega che la conoscenza (o il concetto conoscenza, o l’isti-
tuzione delle attribuzioni di conoscenza) svolga dei ruoli sociali. Ma ciò è 
compatibile con il suo essere un genere naturale. I generi naturali possono 
svolgere dei ruoli sociali. L’oro è un esempio pertinente. Il suo ruolo sociale, 
inoltre, può essere spiegato, almeno in buona parte, dalle sue proprietà na-
turali (ad esempio, dalla sua relativa scarsità) (2011, p. 45). E Kornblith non 
considera il contrassegnare i buoni informatori come essenziale alla cono-
scenza. Gli animali possono avere conoscenza, ma non contrassegnano i 
buoni informatori (ivi, p. 46). 

Risposta: Kornblith avanza due critiche strettamente connesse. La prima 
è che la conoscenza è un genere naturale, e dunque Craig sbaglia a conside-
rarla come un genere artificiale. Sfortunatamente, questa critica si basa su 
un uso problematico della concezione dei generi naturali proposta da Boyd. 
Kornblith scrive come se ci fosse soltanto un singolo genere naturale della co-
noscenza: la conoscenza è ciò che l’etologia cognitiva ci dice che è. Ma Boyd 
(1999, p. 160) nega che ci sia un unico insieme di generi naturali. I generi na-
turali sono relativi alle «matrici disciplinari» (discipline scientifiche o gruppi 
delle stesse). Queste matrici disciplinari sono costituite in parte da interessi, 
progetti e prassi umani, i quali sono dunque «in parte definitori dei generi 
naturali» (Boyd 1980, pp. 642 sg.). Inoltre, Boyd pensa che la storia intellet-
tuale e le scienze sociali abbiano anch’esse dei generi naturali. Così, l’econo-
mia feudale, il capitalismo, l’islam o l’empirismo sono tutti generi naturali 
(Boyd 1999, pp. 154-156, 162-164). Kornblith può dunque essere criticato 
da una prospettiva boydiana: perché il tipo di conoscenza usato nella socio-
logia della conoscenza non è anch’esso un genere naturale? Per il sociologo 
della conoscenza, la conoscenza è un «fenomeno puramente naturale». È 
«qualsiasi cosa venga ritenuta tale». Essa consiste nelle «credenze che le per-
sone mantengono fiduciosamente e in base a cui vivono [...] che sono date 
per scontate o istituzionalizzate o investite di autorità da gruppi di persone». 
La conoscenza è «ciò che è sostenuto collettivamente» (Bloor 1991, p. 5 [9; 
trad. it. modificata]). Questo genere naturale non coincide con quello inda-

157



gato dagli etologi cognitivi. Ma ciò non ne indebolisce le credenziali all’in-
terno della matrice disciplinare delle scienze sociali.5 

La seconda critica di Kornblith è che, siccome la conoscenza è un genere 
naturale e non artificiale, Craig dà troppo peso alle nostre intuizioni al ri-
guardo. Ma questa critica è plausibile solo se la conoscenza è un genere na-
turale (-scientifico) anziché un genere naturale (socio-scientifico). Come nota 
Kornblith (2007, p. 39), i chimici non studiano l’acqua studiando il nostro 
concetto di acqua. (Vale comunque la pena notare che i concetti sono an-
ch’essi – almeno secondo le considerazioni di Boyd – dei generi naturali: 
sono centrali nelle matrici disciplinari della psicologia cognitiva, della lin-
guistica e della filosofia della mente). Gli scienziati sociali, tuttavia, studiano 
generi sociali come “democrazia”, “islam” ed “empirismo” prendendo in 
considerazione come gli “attori” storici abbiano inteso queste categorie. Il 
rifiuto boydiano delle intuizioni sui generi naturali è difendibile; quello delle 
intuizioni sui generi sociali è, nella migliore delle ipotesi, molto controverso. 

Le nostre obiezioni alla proposta di Kornblith diminuiscono il peso delle 
sue critiche alla genealogia di Craig. Ma possiamo anche confrontare i due 
progetti in maniera più diretta. Per Kornblith – come per Boyd – la funzione 
centrale del concetto di conoscenza è quella di giocare un ruolo nella spiega-
zione e nella previsione. Craig, invece, almeno rispetto al primo stadio del 
suo modello – il modello statico dello stato di natura epistemico – rifiuta di 
concentrare l’attenzione sul bisogno di spiegare il comportamento altrui, se-
lezionando piuttosto come centrale il bisogno di contrassegnare i buoni in-
formatori:  

[Si consideri] il desiderio di spiegare, in qualche maniera, il comporta-
mento dei propri compagni [...] (Si potrebbe pensare, come mi è stato 
suggerito, che questa idea ci potrebbe aiutare a vedere il concetto di co-
noscenza come una sorta di costrutto teorico, utile per spiegare perché 
gli altri membri della nostra comunità si comportino come fanno di fatto). 
Ma quanto sia davvero diffuso questo interesse per la spiegazione [...] è 
molto difficile dirlo [...]. Anche solo per questa ragione [ … ] non sarebbe 

5  Si potrebbe obiettare che, nella sociologia della conoscenza, “conoscenza” designa 
in realtà un tipo di credenza (la credenza sostenuta collettivamente), non il genere na-
turale su cui teorizza Kornblith. Ma anche per lui la conoscenza è un tipo di credenza: 
la credenza vera prodotta in modo affidabile (cfr. Kornblith 2002). La differenza fra 
Kornblith e i sociologi della conoscenza riguarda ciò che dobbiamo “aggiungere” alla 
credenza per ottenere la conoscenza, non se quest’ultima sia un tipo di credenza. Pur 
essendo d’accordo sul fatto che la sociologia della conoscenza non parla del genere na-
turale su cui teorizza Kornblith, riteniamo che ciò motivi una sorta di pluralismo: in que-
sto ambito ci potrebbe essere una pluralità di generi naturali, e non c’è nessuna ragione 
per concentrarsi su uno solo di essi a spese degli altri (cfr. Kusch 2013).

158



consigliabile concedersi un tale punto di partenza prima di essere sicuri 
di avere esaurito il potenziale di tesi molto meno controverse sulla situa-
zione umana [...]. (Craig 1990, p. 5 [133]) 

L’enfasi segnala effettivamente una differenza rispetto a Kornblith – ma 
solo per quanto riguarda il primo dei due modelli di Craig. Il modello dina-
mico (o almeno un suo sviluppo ulteriore) conduce a prevedere che bisogni 
ulteriori – oltre a quello di contrassegnare i buoni informatori – lasceranno 
anch’essi il loro segno sul concetto. Considerare Smith un buon informatore 
riguardo alla posizione delle tigri vi mette nelle condizioni di spiegare e pre-
vedere alcune delle sue azioni. C’è un percorso naturale che porta da cono-
scenza come contrassegno per un buon informatore a conoscenza come 
essenziale alle spiegazioni delle azioni. 

Eppure, non c’è forse un divario profondo fra Craig e Kornblith, nella 
misura in cui il primo parla della conoscenza come di «qualcosa che deline-
iamo operando con un concetto che creiamo in risposta a certi bisogni»? 
Questo non esclude, in realtà, come sostiene Kornblith, che la conoscenza 
possa essere un genere naturale? No, non lo esclude. Come sottolinea Boyd 
(1980, p. 642): «in un certo senso, gli interessi, i progetti e le prassi umani 
sono parzialmente definitori dei generi naturali». Costruiamo delle matrici 
disciplinari per soddisfare alcuni dei nostri bisogni, e gli obiettivi esplicativi, 
predittivi e pratici di tali matrici determinano quali siano i concetti di genere 
naturale pertinenti. Questo fornisce a Craig tutto quel che gli serve per so-
stenere le sue tesi. 

6. Primato della conoscenza, primato della funzione 

Obiezione 4. Nell’influente Knowledge and Its Limits (La conoscenza e i 
suoi limiti), Timothy Williamson argomenta che il progetto tradizionale di 
fornire un’analisi riduttiva della conoscenza nei termini di altre nozioni (cre-
denza, verità, giustificazione, condizioni-Gettier) è fallito. Si chiami questa 
la sua “tesi negativa”. Williamson propone inoltre la tesi che la conoscenza 
è primitiva, ed è lo stato mentale fattivo più fondamentale. Le altre categorie 
epistemiche possono essere chiarite (anche se non analizzate in modo ridu-
zionista) assumendo la conoscenza come punto di partenza. Ad esempio, la 
(mera) credenza è qualcosa come «conoscenza malriuscita» (Williamson 
2000, p. 47). Si chiami questo il “punto positivo”. In una nota, Williamson 
riconosce che Craig è d’accordo con lui sulla tesi negativa, ma lamenta il fatto 
che non lo segue sul punto positivo. Williamson suggerisce che accettare il 
punto positivo minerebbe l’intero progetto di Craig: 

159



Craig (1990) fa un tentativo interessante di spiegare lo scopo del concetto 
di conoscenza alla luce del fallimento delle analisi di tipo tradizionale. Se-
condo la prospettiva qui adottata, egli rimane però troppo vicino al pro-
gramma tradizionale, in quanto assume come punto di partenza il nostro 
bisogno di credenze vere sul nostro ambiente (...), come se questo bisogno 
fosse in qualche modo più fondamentale del nostro bisogno di conoscenza 
del nostro ambiente. Non è una risposta dire che credere il vero è utile 
tanto quanto sapere, perché siamo d’accordo che il punto di partenza do-
vrebbe essere qualcosa di più specifico di “stato mentale utile”; perché 
dovrebbe essere più specifico alla maniera di “credere il vero” anziché di 
“sapere”? (Williamson 2000, p. 31) 

Risposta: Sospettiamo che questa disputa tra Williamson e Craig sarà dif-
ficile da risolvere. Una risposta immediata sarebbe: perché pensare che il no-
stro bisogno di credenze vere sul nostro ambiente non sia più fondamentale 
del nostro bisogno di conoscenza? L’obiezione di Williamson alla tesi di 
Craig pare presupporre quel che intende dimostrare. Ma questa risposta non 
ci porta molto lontano, perché l’idea che la conoscenza sia (in qualche senso) 
più fondamentale della credenza vera è esattamene al cuore del “programma 
del primato della conoscenza” di Williamson. Nella misura in cui lo si accetta, 
l’obiezione ha una forza reale (e, nella misura in cui non lo si fa, ne ha poca). 
Non riusciremo a dirimere in questa sede in un senso o nell’altro la questione 
del programma del primato della conoscenza. Offriremo invece qualche con-
siderazione su come concepiamo la relazione fra la genealogia di Craig e l’epi-
stemologia del primato della conoscenza. 

In primo luogo, è importante notare come la genealogia craighiana ri-
muova una delle ragioni che motivano l’epistemologia del primato della co-
noscenza. Craig è d’accordo con Williamson sulle (trascurabili) prospettive 
del progetto tradizionale di fornire un’analisi riduttiva della conoscenza nei 
termini di altre nozioni. Così facendo, erode alla base uno degli argomenti 
centrali in favore del programma del primato della conoscenza fornito nel 
Capitolo 1 di Knowledge and Its Limits (Williamson 2000), ossia: perché non 
ritenere che il fallimento del progetto tradizionale mostri che la conoscenza 
è primitiva? Craig ci offre un’alternativa: perché non ritenere che il fallimento 
del progetto tradizionale sia una motivazione per dare una genealogia della 
conoscenza? 

In secondo luogo, anche se Williamson non la mette in questi termini, si 
è tentati di leggerlo come se proponesse l’idea che la conoscenza, in quanto 
stato mentale fattivo, sia un genere naturale. Si assuma che sia un genere na-
turale della filosofia della mente.6 A quale tipo di concezione dei generi na-

6  Possiamo sostenere questa interpretazione considerando quel che Williamson dice 

160



turali potrebbe ricorrere il williamsoniano? Un’opzione sarebbe la conce-
zione boydiana dei generi naturali discussa nel paragrafo precedente. Ma al-
lora possiamo semplicemente applicare anche qui quel che abbiamo detto a 
proposito di Kornblith. Perché dovremmo credere che questa sia la sola con-
cezione scientificamente o filosoficamente legittima della conoscenza? Non 
ci sono forse anche altre matrici disciplinari scientifiche che raggiungono i 
loro obiettivi esplicativo-predittivi postulando altre concezioni della cono-
scenza come loro generi naturali? 

Un’altra opzione sarebbe la concezione dei generi naturali di Kripke-Put-
nam (cfr. Kripke 1980; Putnam 1975). Confrontiamo dunque la concezione 
della conoscenza come genere naturale delineata da Williamson con un ge-
nere naturale come l’oro. L’oro ha due tipi di proprietà: quelle che, concer-
nendo la sua microstruttura (numero atomico 79), ne definiscono l’essenza, 
e proprietà superficiali come quelle di brillare, essere raro, trovarsi nelle 
rocce o in forma di pepita, ecc. Come noto, Kripke e Putnam argomentano 
che la relazione fra questi due insiemi di proprietà è la seguente: le proprietà 
superficiali sono state usate per stabilire il riferimento del termine “oro”, e 
poi la scienza ne ha scoperto l’essenza. Ma fino a che punto il modello 
Kripke-Putnam va d’accordo con la concezione della conoscenza di William-
son? Dovremmo sostenere che le proprietà superficiali della conoscenza 
(quali che siano) hanno fissato il riferimento del termine “conoscenza”, e poi 
l’epistemologia (in particolare, l’epistemologia del primato della conoscenza) 
ne ha scoperto l’essenza: la conoscenza è l’atteggiamento intenzionale fattivo 
più fondamentale. Ora, questa sarebbe una vera scoperta, forse alla pari con 
quella della struttura chimica dell’oro. Ma perché pensare che le indagini di 
Williamson sulla conoscenza ne abbiano scoperto la natura essenziale o, più 
in generale, che essere l’atteggiamento intenzionale fattivo più fondamentale 
faccia parte della natura essenziale della conoscenza? Non è che le proprietà 
“difficili da scoprire” siano, in generale, proprietà essenziali. 

In terzo luogo, assumiamo che ci sia una risposta a tutte queste domande 
e che Williamson possa plausibilmente sostenere che la conoscenza è un ge-
nere naturale. Questo mostra forse che le indagini genealogiche di Craig sono 

riguardo al ruolo della conoscenza nella spiegazione psicologica. Per ricorrere al suo 
esempio, [l’ipotesi] che il ladro sapesse che i diamanti si trovavano nella casa potrebbe 
essere una spiegazione migliore del fatto che ha passato tutta la notte a rovistarla che 
non [l’ipotesi] che semplicemente credesse che (o credesse il vero riguardo al fatto che) 
i diamanti si trovavano nella casa, perché la probabilità condizionale che il ladro rovisti 
la casa dato che sa è più alta della probabilità condizionale che rovisti la casa dato che 
semplicemente crede (o crede il vero) (cfr. Williamson 2000, p. 62). Si potrebbe ritenere 
che questo mostri che la conoscenza giochi un ruolo cruciale nella spiegazione psicolo-
gica, e dunque sia una sorta di genere psicologico. 

161



inutili? È difficile capire perché dovrebbe farlo. È sicuramente interessante 
chiedere come le persone siano giunte a individuare certi oggetti o materiali 
nel loro ambiente, quali funzioni l’oro e il parlare dell’oro abbiano avuto 
nelle loro comunità, e come gruppi diversi di specialisti abbiano usato l’oro 
(o il parlare dell’oro) per scopi differenti. Talvolta queste indagini potrebbero 
persino mettere in difficoltà il modello Kripke-Putnam: potremmo scoprire 
che le intuizioni e le pratiche linguistiche non sempre seguono le indicazioni 
della scienza. Alcune comunità potrebbero ad esempio decidere di lasciare 
che il termine segua l’apparenza – le proprietà superficiali – anziché la mi-
crostruttura. Applicato alla conoscenza: anche se la conoscenza è un genere 
naturale (psicologico), possiamo porre domande craighiane su come le per-
sone siano arrivate a individuare questo genere naturale, su quali funzioni la 
conoscenza e il parlare di “conoscenza” abbiano avuto e abbiano nelle nostre 
comunità, e su come diversi gruppi di specialisti (ad esempio gli epistemo-
logi) abbiano usato la conoscenza (e il parlare di “conoscenza”) per scopi di-
versi. Se abbiamo ragione su questo, il craighiano e il williamsoniano non 
devono per forza essere nemici: possono essere amici. Non c’è bisogno di 
decidere quale progetto venga prima; sono entrambi importanti, anche se 
per scopi diversi. 

Ciononostante, potrebbe sorgere la preoccupazione che, nei termini di 
uno dei nostri revisori, questa “amicizia” lasci al craighiano soltanto un “pro-
getto minimale”. Si prenda l’acqua. Presumibilmente, acqua e “acqua” hanno 
delle storie genealogiche; è solo che queste storie non ci dicono nulla di im-
portante sulla natura dell’acqua. Mutatis mutandis, lo stesso potrebbe valere 
per la conoscenza. 

Ci permettiamo di dissentire. La storia genealogica di “acqua” o acqua è 
tutt’altro che banale, ed è di considerevole importanza filosofica. Si prenda 
ad esempio il recente libro di Jamie Linton What is Water? The History of a 
Modern Abstraction (Che cos’è l’acqua? Storia di un’astrazione moderna, 
2010). Linton ripercorre la riduzione di acqua a H2O e la descrive come un 
processo che ha «essenzializzato l’acqua fino al punto in cui è stata rimossa 
dai contesti sociali dell’esperienza umana e trattata come un’essenza inva-
riante» e come una mera «risorsa» (2010, p. 41). In altre parole, Linton cerca 
di offrire un modo di «analizzare sia la storia dell’acqua, sia come l’idea di 
acqua si articoli con le forme materiali e rappresentative della stessa a pro-
durre questa storia» (ibid.). Oppure si consideri il lavoro di Hasok Chang Is 
Water H2O? (L’acqua è H2O? 2012). Chang racconta la storia di come siamo 
arrivati a identificare l’acqua con H2O e di come tale identificazione sia di-
pesa in modo contingente da particolari controversie scientifiche e dalla loro 
risoluzione. Chang argomenta in effetti che c’è stata una perdita nella com-
prensione dell’acqua quando è stata identificata con H2O. Non dobbiamo 

162



per forza prendere posizione in merito ai dettagli delle genealogie di Linton 
o Chang. Ma sicuramente è di interesse filosofico apprendere dell’importanza 
di fenomeni non inclusi nell’essenza quando questi hanno degli effetti sul 
modo in cui viviamo. 

Dovrebbe essere chiaro come desideriamo trasporre queste idee al pro-
getto craighiano: non è affatto ovvio che la genealogia di conoscenza sarebbe 
un progetto minimale di scarso interesse filosofico se la conoscenza fosse un 
genere naturale. È così chiaro, ad esempio, che i fenomeni di ingiustizia epi-
stemica sarebbero analizzati più chiaramente sullo sfondo di una concezione 
della conoscenza come genere naturale primitivo anziché sullo sfondo di una 
genealogia craighiana? L’influente studio dell’ingiustizia epistemica condotto 
da Miranda Fricker (2007) ha come sfondo proprio una genealogia crai-
ghiana. Ci sembra che tale ricerca non perderebbe nulla di sostanziale se 
Fricker accettasse un quadro williamsoniano in cui la conoscenza è un genere 
psicologico. 

7. Vincoli sulle genealogie 

Obiezione 5. Craig ci offre una spiegazione genealogica immaginaria dello 
sviluppo del concetto di conoscenza. In tale spiegazione, svolge un ruolo cen-
trale l’ipotesi che il concetto di conoscenza abbia adempiuto a una certa fun-
zione. Craig assume che le attribuzioni di conoscenza abbiano assolto questa 
funzione in uno stato di natura immaginario. Ma che cosa ci possono dire 
sulla realtà tali finzioni? E quali sono i vincoli sulle genealogie? Possiamo in-
ventarle come ci inventiamo le opere di finzione in generale? O, come la 
mette Miranda Fricker: 

Nella migliore delle ipotesi, è difficile afferrare lo status delle storie sullo 
stato-di-natura. Esse hanno fama di fornire una tela bianca sulla quale il 
filosofo può dipingere l’immagine delle sue predilezioni teoriche perso-
nali. (Fricker 1998, p. 164) 

Risposta: La nostra risposta all’Obiezione 5 è implicita nel nostro som-
mario del progetto complessivo e nelle nostre risposte alle obiezioni prece-
denti. Craig è impegnato in quel genere di costruzione di modelli che ci è 
familiare dalle scienze naturali e sociali. Immancabilmente, i modelli idealiz-
zano. I filosofi della scienza normalmente distinguono due forme di idealiz-
zazione: nella “idealizzazione aristotelica” vengono rimosse le caratteristiche 
non essenziali del “sistema inquadrato (target system)” (il sistema fisico stu-
diato). Vengono incluse nella rappresentazione solo quelle caratteristiche che 
sono rilevanti per la manifestazione e il comportamento del fenomeno a cui 

163



si è interessati (Cartwright 1989). Nella “idealizzazione galileiana” alcune ca-
ratteristiche del sistema inquadrato vengono deliberatamente distorte. La 
rappresentazione opera sulla base di assunzioni relative al sistema che si sa 
essere false (McMullin 1985). Le “caricature” uniscono idealizzazioni aristo-
teliche e galileiane (Frigg, Hartmann 2012). Per i nostri scopi, è utile infine 
aggiungere una terza forma di idealizzazione, che potrebbe essere chiamata 
“wittgensteiniana”. Questa forma di idealizzazione è in gioco quando si re-
stringe l’indagine a una “dieta” molto scarna (potenzialmente “unilaterale”) 
di esempi (Wittgenstein 1953, §593). I modelli vengono valutati sulla base 
della loro validità interna ed esterna. Il processo che si pretende si dispieghi 
nel modello è plausibile e trattabile? Il modello fornisce previsioni corrette 
riguardo al sistema inquadrato? 

Chiaramente, la genealogia di Craig idealizza sotto tutti questi profili. 
Nella nostra lettura, Craig descrive un processo di graduale oggettivazione 
che comincia con un concetto relativamente semplice (proto-conoscenza) e 
conduce a un più complesso concetto per somiglianza di famiglia (cono-
scenza). Si possono porre diverse domande a proposito di questo processo. 
Gli psicologi cognitivi o i filosofi sperimentali potrebbero voler verificare se 
lo sviluppo della comprensione della conoscenza nei bambini corrisponda 
alle previsioni dell’ipotesi di oggettivazione craighiana. Può darsi che per tale 
questione siano rilevanti anche i dati antropologici. La probabilità a priori 
di questa ipotesi sembra sufficientemente alta da meritare attenzione. Ma 
non è cruciale, per il metodo di Craig, che sia vera. Si tenga presente che 
siamo interessati a modelli, e i modelli inevitabilmente idealizzano e verosi-
milmente persino distorcono. La domanda chiave è: i modelli di Craig sono 
validi internamente ed esternamente? Per essere validi esternamente, devono 
rendere comprensibili le intuizioni sottese a diverse teorie della conoscenza 
e “restituire” un concetto di conoscenza che sia estensionalmente e intensio-
nalmente equivalente (o perlomeno prossimo) al nostro concetto di cono-
scenza. Questa non è la sede adeguata per valutare come se la cavino i modelli 
di Craig sotto questo profilo. Il punto che ci preme sottolineare è semplice-
mente che la validità esterna dei modelli può essere valutata razionalmente. 
Per quanto riguarda la validità interna, la sintesi concettuale dovrebbe essere 
plausibile sia sotto il profilo filosofico sia quando venga giudicata sulla base 
dei risultati, diciamo, della linguistica storica. Si ricordi inoltre che Craig lega 
lo sviluppo da proto-conoscenza a conoscenza oggettivata a specifiche confi-
gurazioni sociali. Ad esempio, una concezione più oggettivata di proto-cono-
scenza acquisisce importanza nella misura in cui le persone devono 
contrassegnare i buoni informatori per una cerchia più ampia di indagatori. 
Questo mostra come la validità interna possa essere valutata anche alla luce 
della teoria sociale o dell’ontologia sociale. 

164



Fricker e Bernard Williams sfidano Craig proprio su quest’ultimo punto. 
Williams (2002) mette in dubbio l’assunzione craighiana che gli abitanti dello 
stato di natura epistemico siano cooperativi. Dal suo punto di vista, non si 
può dare per scontata la cooperazione in questo modo. Egli dunque propone, 
ed elabora, una teoria della possibilità della condivisione delle informazioni 
come istituzione sociale e bene collettivo. Fricker trova troppo poco politiche 
le caratterizzazioni dello stato di natura sia di Craig che di Williams: nessuno 
di loro dice alcunché sugli effetti della categorizzazione sociale sullo status 
di buono o cattivo informatore (Fricker 2007). Noi concordiamo con en-
trambe le critiche. Ma siamo anche d’accordo con questi due critici sul fatto 
che questi problemi possono essere superati sviluppando ulteriormente l’ap-
proccio generale di Craig. 

8. Contestualismo e relativismo 

Obiezione 6. Diversi autori hanno sostenuto che la genealogia di Craig 
depone a favore di una semantica contestualista delle attribuzioni di cono-
scenza (Greco 2007; Hannon 2013; Henderson 2009; McKenna 2013). Più 
di recente, John McFarlane (2014, pp. 311-319) ha sostenuto che vi è una 
stretta connessione fra genealogia e relativismo sulle attribuzioni di cono-
scenza. Queste posizioni non possono essere entrambe corrette. 

Risposta: È facile capire perché possa sembrare che la genealogia di Craig 
deponga a favore del contestualismo. In parole povere, i contestualisti sulle 
attribuzioni di conoscenza sostengono che la parola “sapere” è sensibile al 
contesto più o meno allo stesso modo in cui lo sono espressioni indicali come 
‘io’. Che cosa significa “Io sono stanco” dipende da chi sta parlando; allo 
stesso modo, che cosa significa “S sa che p” dipende dagli “standard episte-
mici” del parlante. Pertanto, nei contesti in cui sono appropriati standard 
epistemici “alti” (ad esempio, in tribunale) dire che qualcuno “sa” è dire che 
sa rispetto a standard elevati; nei contesti in cui sono appropriati standard 
epistemici “bassi” (ad esempio, al bar) dire che qualcuno “sa” è dire che sa 
rispetto a standard bassi. Questo concorda con alcuni aspetti della genealogia 
di Craig, perché sembra chiaro che l’essere qualcuno un buon informatore 
oppure no dipende dal contesto e varia in base a esso. Se sto discutendo a 
pranzo con un amico di dove sia stata Isla la notte scorsa e ho prove adeguate, 
anche se non conclusive, che si trovava alla festa, mi offrirò come informatore 
su dove si trovava. Ma se sto fornendo una deposizione alla polizia e ho a 
mia disposizione le stesse prove, non mi offrirò come informatore su dove si 
trovava Isla. Di conseguenza, dato che quel che è richiesto a un buon infor-

165



matore dipende dal contesto e varia in base a esso, anche ciò che significa 
che qualcuno ”sa” deve dipendere dal contesto e variare in base a esso. 

Tuttavia, ci sono ragioni per pensare che la faccenda non sia così semplice. 
Il contestualismo solleva dei problemi per la trasmissione della conoscenza 
attraverso la testimonianza, e dunque non si accorda bene con l’evidente im-
portanza che la testimonianza riveste per la teoria di Craig. Il problema è 
che, se gli usi di “sapere” significano cose diverse in contesti diversi, allora 
le attribuzioni di conoscenza non possono espletare questo prezioso servizio 
pubblico (Hawthorne 2004). Potrebbe venirmi riferito che Isla ha detto che 
Morven sa che la banca è aperta, ma a meno che io non sappia quali standard 
epistemici Isla stesse impiegando, questa informazione mi sarà di scarsa uti-
lità. Si confronti con il seguente esempio: potrebbe venirmi riferito che qual-
cuno ha detto “Sono stanco”, ma a meno che io non sappia chi lo ha detto, 
ciò non mi aiuta a tener traccia di chi è stanco. In generale, la nostra capacità 
di servirci di affermazioni riferite che contengono espressioni indicali ri-
chiede che siamo in grado di assegnare dei contenuti definiti a tali afferma-
zioni. 

Per ragioni connesse a queste, MacFarlane pensa che la genealogia di 
Craig deponga a favore del relativismo. Nella sua formulazione della que-
stione, il modo più semplice di cogliere la differenza tra contestualismo e re-
lativismo è concentrare l’attenzione sulle attribuzioni di conoscenza al 
passato e i loro “contesti d’uso”, e su come esse potrebbero essere giudicate 
in contesti successivi (ossia nei “contesti di aggiudicazione (assessment)”). Il 
contestualista insiste sul fatto che il giudizio successivo deve sempre attenersi 
agli standard operanti nel contesto d’uso originario (dell’attribuzione di co-
noscenza). Il relativista, invece, sostiene che gli unici standard che contano 
sono quelli successivi. MacFarlane pensa che la semantica relativistica sia 
quella più plausibile, in quanto meno onerosa per la nostra memoria: «Non 
ci sarebbe alcun bisogno di immagazzinare uno standard per ogni attribu-
zione di conoscenza, perché tutte sarebbero giudicate in relazione allo stan-
dard attuale» (2014, p. 312). Per rendere la sua tesi ancora più convincente, 
MacFarlane elabora persino una sua «evoluzione della sensibilità alla aggiu-
dicazione»: è perfettamente possibile che, «una volta, “sa” si comportasse 
proprio come i contestualisti dicono che si comporta» (ivi, p. 317). Ma con 
l’aumentare delle interazioni sociali e degli scambi di attribuzioni di cono-
scenza attraverso situazioni e standard differenti, è diventato semplicemente 
troppo laborioso tener traccia degli standard associati a ogni attribuzione. E 
così i parlanti hanno virato verso una comprensione relativista. 

Abbiamo ragioni per legare la genealogia al contestualismo e ragioni per 
legarla al relativismo. Quale argomento è più convincente? Questa è certa-
mente una domanda legittima. Ma c’è anche un senso in cui non è del tutto 

166



in linea col progetto craighiano. Gli obiettivi di Craig sono principalmente 
descrittivi (cercare di spiegare le intuizioni che di fatto abbiamo) piuttosto 
che normativi (cercare di formulare una teoria sulla base delle nostre intui-
zioni). Quando entrano in gioco i grandi contrasti dell’epistemologia – in-
ternismo contro esternismo, scetticismo contro anti-scetticismo – l’obiettivo 
primario di Craig non è tanto quello di scegliere i vincitori (anche se ha, in 
effetti, i suoi favoriti), quanto quello di spiegare perché entrambe le conce-
zioni siano sorte naturalmente, dati i modelli del buon informatore. Anche 
in questo caso sembra possibile utilizzare la genealogia a tale scopo. Mac-
Farlane ha fornito una teoria plausibile (semi-genealogica) la quale spiega 
perché dovremmo aspettarci di avere intuizioni che sostengono il relativismo. 
Ma è anche possibile raccontare una storia plausibile che va nel senso oppo-
sto. MacFarlane assegna molta importanza al sovraccarico di memoria risul-
tante dal tener traccia degli standard operanti nei contesti d’uso precedenti. 
Il contestualista potrebbe ribattere ipotizzando che a questo carico cognitivo 
corrispondano dei benefici. Tener traccia degli standard epistemici impiegati 
dagli individui nell’attribuire conoscenza ci aiuta a capire cosa fare delle loro 
attribuzioni di conoscenza: “X ha detto che S sa che p, ma X stava usando 
standard bassi, dunque non posso usare S come informatore nella mia situa-
zione, in cui vigono standard alti”. Le ragioni per accettare una semantica 
contestualista delle attribuzioni di conoscenza sono anche ragioni per pen-
sare che valga la pena addossarsi qualsiasi fardello tale semantica carichi sulle 
spalle dei parlanti. 

9. Relativismo e contingenza 

Obiezione 7. La questione del relativismo sorge anche in un altro modo. 
Craig relativizza in effetti il nostro concetto di conoscenza ad aspetti contin-
genti della psicologia umana e della struttura delle società umane. Se ha ra-
gione, non c’è nulla di inevitabile nel fatto che abbiamo il concetto di 
conoscenza che abbiamo. Anche se il suo punto di partenza è un bisogno 
umano presumibilmente universale (quello di individuare e contrassegnare 
i buoni informatori), tale bisogno è universale solo nella specie umana. Una 
creatura onnisciente non avrebbe alcun bisogno di un modo per identificare 
i buoni informatori: avrebbe a portata di mano tutte le informazioni che le 
servono. Inoltre, anche assumendo un punto di partenza universale per la 
specie umana, la genealogia di Craig non garantisce che tutte le comunità 
epistemiche diano lo stesso peso a ciascun singolo passo degli stadi (even-
tualmente coesistenti) dello sviluppo che da proto-conoscenza conduce a co-
noscenza. E, a complicare le cose, ci si mettono anche quei genealogisti che 

167



argomentano che la “genealogia immaginaria” di Craig ha bisogno di essere 
corredata da una “genealogia reale”, cioè da uno studio delle realtà storiche 
e culturali contingenti. Bernard Williams insiste sul fatto che, nel passare 
dalla genealogia immaginaria a quella reale, non ci lasciamo alle spalle la fi-
losofia: «La filosofia non può essere troppo pura, se vuole davvero compiere 
ciò che si propone» (2002, p. 39 [41]). Che sia filosofia oppure no, la preoc-
cupazione è che la relatività si moltiplichi man mano che queste contingenze 
storiche e culturali entrano in scena. 

Risposta: Non è chiaro se questa forma di relativismo debba preoccupare 
l’assolutista epistemico. Ancora una volta, è importante ricordare che il pro-
getto di Craig è (principalmente) descrittivo, non normativo. Il relativismo 
sembra particolarmente preoccupante quando ci dice che dobbiamo pensare 
che tutti i diversi sistemi di standard epistemici siano in qualche modo 
“ugualmente validi” (allo stesso modo, forse, in cui potremmo pensare che 
siano ugualmente validi giudizi differenti su ciò che è gustoso o divertente). 
Ma la genealogia non ci dice che cosa dobbiamo fare. Si “limita” a spiegare 
perché abbiamo le intuizioni che abbiamo. Pertanto, la genealogia craighiana 
non implica la conclusione che i diversi sistemi di standard epistemici siano 
in un qualunque senso “ugualmente validi”. Essa non cade dunque preda 
delle obiezioni sollevate contro il relativismo in libri come Fear of Knowledge 
(Paura di conoscere) di Paul Boghossian (2006). 

Ciononostante, la genealogia ha, secondo noi, una dimensione normativa. 
Non “lascia l’epistemologia così com’è”. Questo ci porta a una questione che 
fino a questo punto abbiamo soppresso: il promemoria piuttosto tardivo con 
cui lo stesso Craig ci ha ricordato che le genealogie possono essere “sovver-
sive” o “legittimanti” (2007, p. 182). Le prime minano un punto di vista ri-
velandone le origini riprovevoli (Nietzsche), le seconde lo sostengono 
mostrandone gli inizi buoni o accettabili (Hobbes). Craig non sfrutta granché 
questa distinzione nei lavori degli anni ’90, ma ci chiediamo se essa non possa 
essere potenzialmente significativa nel presente contesto. Si potrebbe pensare 
la questione in questi termini: l’assolutista delle norme epistemiche deve ren-
dere plausibile l’idea che i nostri standard epistemici esistenti (per attribuire 
conoscenza) corrispondano all’unico sistema epistemico di norme assoluta-
mente corretto (cfr., ad esempio, Goldman 2010). Si potrebbe ritenere che 
una genealogia craighiana demistifichi questo tipo di immagine delle norme 
epistemiche. La genealogia non mina forse l’idea di «norme indipendenti dal 
contesto o sovra-culturali» (Barnes, Bloor 1982, p. 27)? Non sovverte tali 
nozioni? Siamo propensi a rispondere affermativamente, ma la questione ri-
chiede, chiaramente, ulteriori indagini. 

168



10. Conclusione 

Il metodo genealogico di Craig ha stimolato una gran mole di discussione 
epistemologica. Ma è sorprendente quanto sia stata scarsa l’attenzione riser-
vata ad alcune delle obiezioni che gli sono state mosse. In questo articolo ab-
biamo preso in considerazione sette obiezioni tratte dalla letteratura e 
abbiamo delineato il modo in cui qualcuno che si senta attratto dal metodo 
genealogico potrebbe rispondervi. La maggior parte di queste obiezioni non 
si propongono di mandare al tappeto il loro bersaglio; analogamente, la mag-
gior parte delle nostre risposte non si propongono di chiudere la discussione 
su tali questioni. Secondo noi, la varietà delle funzioni assolte dalle attribu-
zioni di conoscenza (Obiezione 1), le differenze rispetto alla “epistemologia 
del primato della conoscenza” (Obiezione 4) e la questione del relativismo 
(Obiezioni 6 e 7) meritano particolare attenzione. Ma speriamo che questo 
articolo abbia mostrato come il metodo di Craig rimanga percorribile e abbia 
molto da offrire all’epistemologia contemporanea.* 

*  Edizione originale: Martin Kusch e Robin McKenna, The Genealogical Method in 
Epistemology, “Synthese” 197, 2020, pp. 1057-1076, https://doi.org/10.1007/s11229-
018-1675-1. © Martin Kusch e Robin McKenna 2018. CC BY 4.0, http://creativecom-
mons.org/licenses/by/4.0. Traduzione italiana di Antonio Scarafone.

169

































Nessuna posta in gioco nella conoscenza 

David Rose, Edouard Machery, Stephen Stich, Mario Alai, 
Adriano Angelucci, Renatas Berniūnas, Emma E. Buchtel, Amita 
Chatterjee, Hyundeuk Cheon, In-Rae Cho, Daniel Cohnitz, Florian 
Cova, Vilius Dranseika, Ángeles Eraña Lagos, Laleh Ghadakpour, 
Maurice Grinberg, Ivar Hannikainen, Takaaki Hashimoto, Amir 
Horowitz, Evgeniya Hristova, Yasmina Jraissati, Veselina Kadreva, 
Kaori Karasaawa, Hackjin Kim, Yeonjeong Kim, Minwoo Lee, 
Carlos Mauro, Masaharu Mizumoto, Sebastiano Moruzzi, 
Christopher Y. Olivola, Jorge Ornelas, Barbara Osimani, Carlos 
Romero, Alejandro Rosas Lopez, Massimo Sangoi, Andrea Sereni, 
Sarah Songhorian, Paulo Sousa, Noel Struchiner, Vera Tripodi, 
Naoki Usui, Alejandro Vázquez del Mercado, Giorgio Volpe, 
Hrag Abraham Vosgerichian, Xueyi Zhang, Jing Zhu 

 
Molti filosofi sostengono che la posta in gioco influenza le ascrizioni 

di conoscenza ordinarie. Ecco una versione di una coppia di scenari pre-
sentati per avvalorare la tesi. Bob e sua moglie stanno tornando a casa in 
auto di venerdì e stanno valutando se fermarsi in banca per versare un as-
segno. Le file in banca sono molto lunghe, e così Bob valuta se non sia il 
caso di tornare di sabato. Nella versione con la posta in gioco bassa, nulla 
di importante dipende dal fatto che l’assegno venga versato; nella versione 
con la posta in gioco alta, è molto importante che l’assegno venga versato. 
La moglie di Bob gli chiede se sabato la banca sarà aperta. Bob dice che 
è passato in auto davanti alla banca il sabato precedente, ed era aperta. 
Sua moglie, tuttavia, fa notare che talvolta le banche cambiano i loro orari 
di apertura. Bob dice: “So che domani la banca sarà aperta”. Molti filosofi 
sostengono che, nello scenario con la posta in gioco bassa, Bob sa che la 
banca sarà aperta; ma sostengono anche che, nello scenario con la posta 
in gioco alta, lo ignora: la sua affermazione – che sa che domani la banca 
sarà aperta – è falsa. Questi filosofi sostengono inoltre che questo schema 
di giudizi è esattamente quel che ci aspetteremmo da parte di parlanti 
competenti di fronte a questo e altri casi simili (cfr., ad esempio, Cohen 
1999, 2013; DeRose 1992, 2009; Fantl, McGrath 2002; Nagel 2008; Rysiew 
2001; Stanley 2005). 

Nonostante molti filosofi concordino sul fatto che la posta in gioco svolga 
un ruolo nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie, c’è disaccordo su cosa lo 
spieghi. Secondo il contestualismo epistemico, “sapere” è un verbo sensibile 



al contesto e le condizioni di verità per le ascrizioni di conoscenza possono 
variare da un contesto conversazionale all’altro (cfr., ad esempio, DeRose 
2009). Ad esempio, l’affermazione di Bob “So che domani la banca sarà 
aperta” può essere vera in contesti in cui la posta in gioco è bassa e falsa in 
contesti in cui è alta. Un’altra concezione, l’invariantismo relativizzato all’in-
teresse, nega che “sapere” sia un verbo sensibile al contesto e che le condi-
zioni di verità per le ascrizioni di conoscenza varino col contesto 
conversazionale. Casi come quello della banca mostrerebbero invece che i 
fattori pratici – ossia la posta in gioco – svolgono un ruolo preciso nel deter-
minare se sussista la relazione di conoscenza (cfr., ad esempio, Stanley 2005). 
Un’ulteriore alternativa, che chiameremo invariantismo classico, nega che 
“sapere” sia un verbo sensibile al contesto e che fattori pratici come la posta 
in gioco svolgano un ruolo diretto nel determinare se sussista la relazione di 
conoscenza. La posta in gioco influenzerebbe le ascrizioni di conoscenza solo 
influenzando la nostra valutazione di fattori che sono stati tradizionalmente 
considerati costitutivi o necessari per la conoscenza, come ad esempio la cre-
denza, la qualità delle prove, ecc. (cfr., ad esempio, Bach 2005; Weatherson 
2005; Ganson 2007; Nagel 2008). Se questa tesi è corretta, il ruolo della posta 
in gioco nelle ascrizioni di conoscenza non motiva concezioni sorprendenti 
come il contestualismo epistemico o l’invariantismo relativizzato all’interesse. 
Naturalmente, i contestualisti epistemici e i fautori dell’invariantismo relati-
vizzato all’interesse negano che sia corretta, sostenendo che la posta in gioco 
continua a svolgere un ruolo nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie anche 
quando i fattori tradizionalmente considerati costitutivi o necessari per la 
conoscenza sono mantenuti costanti (cfr., ad esempio, DeRose 2009; Lawlor 
2013). 

Assistiamo dunque a una disputa su cosa spieghi nel modo migliore il 
ruolo della posta in gioco nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie. Desta per-
ciò enorme sorpresa che una gran quantità di prove empiriche suggerisca 
che le ascrizioni di conoscenza ordinarie non esibiscano alcuna sensibilità 
alla posta in gioco (cfr., ad esempio, Buckwalter 2010; Buckwalter, Schaffer 
2015; Feltz, Zarpentine 2010; May et al. 2010; Turri 2017; cfr. tuttavia Pinillos 
2012; Pinillos, Simpson 2014; Sripada, Stanley 2012). Se davvero la posta in 
gioco non avesse alcun ruolo nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie, ver-
rebbe meno una delle motivazioni principali del contestualismo epistemico 
e dell’invariantismo relativizzato all’interesse. Queste spiegazioni alternative 
del ruolo della posta in gioco nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie po-
trebbero scaturire da nulla più di un mito (Schaffer, Knobe 2012). Se così 
fosse, l’invariantismo classico potrebbe essere la posizione più solida – non 
perché fornisca la spiegazione migliore del ruolo della posta in gioco nelle 
ascrizioni di conoscenza ordinarie, bensì perché il fatto che la posta in gioco 

186



non svolga alcun ruolo in tali ascrizioni mina alla base una motivazione im-
portante per considerare i suoi due contendenti, il contestualismo epistemico 
e l’invariantismo relativizzato all’interesse. In assenza di prove a sostegno di 
una delle loro motivazioni più importanti, queste alternative radicali all’in-
variantismo classico dovrebbero allora forse cadere. Rimarrebbe in piedi l’in-
variantismo classico. 

Nel seguito di questo articolo, disinnescheremo una motivazione impor-
tante per accogliere il contestualismo epistemico e l’invariantismo relativiz-
zato all’interesse. Raggiungeremo questo obiettivo presentando un test 
stringente dell’esistenza di un effetto della posta in gioco sulle ascrizioni di 
conoscenza ordinarie. Dopo aver mostrato che, anche utilizzando una mo-
dalità di controllo stringente, la posta in gioco non produce alcun effetto 
sull’ascrizione di conoscenza ordinaria, concluderemo che dovremmo ricon-
siderare l’invariantismo classico. 

Ecco come procederemo. Il §1 espone alcuni limiti della ricerca prece-
dente sulla posta in gioco. Il §2 presenta il nostro studio e conclude che le 
prove di un effetto significativo della posta in gioco sono scarse. Il §3 ri-
sponde alle obiezioni. La conclusione spiana la strada all’invariantismo clas-
sico. 

1. Come rafforzare l’argomento in favore della posta in gioco 

Si presume che il ruolo della posta in gioco nelle ascrizioni di cono-
scenza ordinarie sia illustrato da certi schemi di giudizio che, si sostiene, 
sono esibiti dai parlanti competenti. Mentre alcuni filosofi hanno dato per 
scontato la sensibilità alla posta in gioco delle ascrizioni di conoscenza for-
mulate dai parlanti competenti, le prove empiriche suggeriscono il contra-
rio. Un’ampia gamma di ricerche empiriche non è riuscita a scoprire alcuna 
prova che la posta in gioco svolga un ruolo nelle ascrizioni di conoscenza 
ordinarie (discuteremo più avanti le prove che sembrerebbero invece de-
porre a favore di un tale ruolo). Alla luce di queste prove, si sarebbe tentati 
di concludere che, dopotutto, forse la posta in gioco non svolge alcun ruolo 
nella pratica dell’ascrizione di conoscenza ordinaria. Per quanto forte possa 
essere questa tentazione, ci pare tuttavia che ci siano alcune questioni ine-
vase. 

Primo, pressoché ogni studio che ha esplorato il ruolo della posta in 
gioco nell’ascrizione di conoscenza ordinaria ha omesso di chiedere ai par-
tecipanti se percepiscano la situazione come una situazione con posta in 
gioco alta o bassa. Questo è particolarmente sorprendente, dal momento 
che la principale scoperta di questi studi è stato un risultato nullo, ossia 

187



che le ascrizioni di conoscenza non differiscono fra i casi con posta in gioco 
alta e bassa. Potrebbe darsi benissimo che la manipolazione delle condi-
zioni sperimentali – posta in gioco alta oppure bassa – non sia stata efficace, 
forse perché i partecipanti non sono riusciti a prestare sufficiente atten-
zione ai dettagli chiave che variano da caso a caso. Ad esempio, nei casi 
della Banca, potrebbe darsi che i partecipanti non si rendano conto che in 
uno scenario “è molto importante” che l’assegno venga versato, mentre 
nell’altro “non è molto importante”. Se le cose stessero in questo modo, il 
fatto che non sia stato trovato alcun effetto della posta in gioco non dimo-
strerebbe che i parlanti competenti non esibiscano una sensibilità corri-
spondente. Nello studio presentato qui di seguito, la prima domanda ha 
dunque esaminato se i partecipanti abbiano capito quale fosse la posta in 
gioco. 

Un altro, e forse più importante, problema è che alcuni dei risultati che 
suggeriscono che la posta in gioco non svolga un ruolo nelle ascrizioni di co-
noscenza potrebbero essere dovuti a un fenomeno di immedesimazione nel 
protagonista (protagonist projection). L’immedesimazione nel protagonista si 
verifica quando un soggetto assume la prospettiva del protagonista e imma-
gina ciò che sembra essere vero dal punto di vista di quest’ultimo (Holton 
1997). È importante notare che l’immedesimazione nel protagonista sembra 
essere almeno in parte responsabile della produzione di risultati che altri-
menti risulterebbero sorprendenti. Ad esempio, Weinberg, Nichols e Stich 
(2001) presentano delle prove che gli occidentali e gli abitanti dell’Asia orien-
tale vedono i casi Gettier in modo differente: secondo gli uni i protagonisti 
non conoscono la proposizione in questione, mentre secondo gli altri la co-
noscono. Tuttavia, ricerche più recenti suggeriscono che le differenze rinve-
nute da Weinberg, Nichols e Stich spariscono quando si prende in 
considerazione la tendenza dei partecipanti a immedesimarsi nel protagoni-
sta. Uno studio recente di Machery et al. (2017b) in cui sono state prese in 
considerazione quattro differenti culture – Stati Uniti, India, Giappone e 
Brasile – ha riscontrato percentuali di negazione di conoscenza di fronte ai 
casi Gettier non soltanto elevate, ma simili in tutte e quattro le culture del 
campione quando è stata introdotta una domanda il cui obiettivo era l’im-
medesimazione nel protagonista. Mentre alcuni partecipanti hanno attribuito 
conoscenza al protagonista gettierizzato quando è stato loro chiesto se il pro-
tagonista “sapesse” o “non sapesse”, quando invece è stata loro posta una 
domanda mirata a saggiarne l’immedesimazione nel protagonista – quando, 
cioè, si è chiesto loro se il protagonista gettierizzato “sapesse per davvero” 
oppure “non sapesse per davvero, bensì soltanto pensasse di sapere” – le 
percentuali di negazione di conoscenza sono aumentate, e un’ampia maggio-
ranza di partecipanti ha indicato che il soggetto gettierizzato “non sapeva 

188



per davvero”, bensì “soltanto pensava di sapere” (cfr. anche Machery et al., 
2017a). 

Analogamente, l’immedesimazione nel protagonista sembra essere re-
sponsabile di ascrizioni di conoscenza apparentemente non-fattive come 
“Tutti sapevano che l’ulcera è causata dallo stress, prima che due medici au-
straliani dimostrassero, nei primi anni ’80, che in realtà è causata da infezioni 
batteriche” (Buckwalter 2014b, p. 396). Ciò che avviene non è che le persone 
accettano affermazioni come questa perché pensano che la conoscenza non 
sia fattiva. Piuttosto, le accettano perché si immedesimano nei protagonisti 
immaginando che cosa sembrasse vero dalla prospettiva degli individui prima 
della scoperta che l’ulcera è causata da infezioni batteriche. 

Studi eseguiti di recente da Turri (2017) suggeriscono che qualcosa come 
l’immedesimazione nel protagonista – quello che egli chiama “deferimento” 
(deferral) – potrebbe svolgere un ruolo cruciale in alcuni dei casi che mirano 
a mostrare come la posta in gioco abbia un ruolo nelle ascrizioni di cono-
scenza. Anziché una variazione delle ascrizioni di conoscenza al variare della 
posta in gioco, potrebbe accadere semplicemente che le persone deferiscano 
il loro giudizio agli altrui resoconti dei propri stati mentali. Ad esempio, in 
una versione dei casi della Banca (ma non in quella che abbiamo impiegato 
noi), il protagonista del caso con la posta in gioco alta dice: “Non so che sarà 
aperta domani”, mentre il protagonista di quello con la posta in gioco bassa 
dice: “So che la banca sarà aperta domani” (cfr., ad esempio, DeRose 2009, 
2011). In questa versione dei casi della Banca, il fatto che ci si trovi d’accordo 
con entrambe le affermazioni potrebbe non aver nulla a che fare con uno 
slittamento della posta in gioco. È possibile, invece, che le persone deferi-
scano naturalmente il loro giudizio ai resoconti altrui dei propri stati men-
tali. 

Oltre a produrre l’impressione fuorviante di un effetto della posta in 
gioco, l’immedesimazione nel protagonista potrebbe anche mascherare un 
effetto genuino. Ciò potrebbe succedere quando il protagonista dice in en-
trambe le condizioni: “So che la banca sarà aperta domani”, come avviene 
nelle storie che abbiamo usato noi. Per garantire che l’immedesimazione nel 
protagonista non mascheri un effetto genuino della posta in gioco, abbiamo 
introdotto una domanda che mira a saggiare se i partecipanti stiano formu-
lando delle genuine ascrizioni di conoscenza oppure stiano semplicemente 
immedesimandosi nei protagonisti. La domanda contrappone “sa” a “pensa 
di sapere, ma in effetti non lo sa”. Confrontando le risposte dei partecipanti 
a questa domanda con le loro risposte alla domanda “sa/non sa” saremo 
anche in grado di esaminare il ruolo dell’immedesimazione nel protagonista 
nell’ascrizione di conoscenza in un contesto in cui viene manipolata la posta 
in gioco. 

189



Da ultimo, il fatto che la posta in gioco non svolga un ruolo nell’ascrizione 
di conoscenza potrebbe semplicemente riflettere qualche peculiarità della 
prassi di ascrivere conoscenza di una comunità linguistica ristretta. Tutto il 
lavoro empirico svolto sinora è stato infatti condotto con partecipanti presi 
dagli Stati Uniti. Una gran varietà di comunità linguistiche differenti po-
trebbe esibire invece una sensibilità alla posta in gioco. Vorremmo dunque 
sapere se l’effetto della posta in gioco (o la sua assenza) nell’ascrizione di co-
noscenza sia transculturalmente robusto. Mettendo assieme tutto ciò, le no-
stre domande sono: 

I partecipanti si rendono conto della differenza nella posta in gioco? –
La mancanza di un effetto della posta in gioco è dovuta a immedesi-–
mazione nel protagonista? 
L’effetto della posta in gioco (o la sua mancanza) nelle ascrizioni di co-–
noscenza è transculturalmente robusto? 

Nell’affrontare queste domande, la nostra strategia è stata quella di intra-
prendere uno studio transculturale, introducendo diverse misure finalizzate 
a darvi risposta per determinare se la sensibilità alla posta in gioco (o la sua 
mancanza) rifletta un aspetto centrale dell’epistemologia della gente comune. 

2. Uno studio di epistemologia della gente comune 

2.1. Metodologia 
Abbiamo raccolto dati da 4504 persone distribuite in diciannove siti di 

sedici paesi diversi. Ciascun partecipante è stato associato casualmente a una 
di due condizioni: una versione con posta in gioco bassa o alta di un caso 
della Banca. Ecco la versione con posta in gioco bassa: 

Un venerdì pomeriggio, Roberto e sua moglie stanno dirigendosi verso 
casa in automobile. Nel corso della giornata hanno entrambi ricevuto del 
denaro, perciò hanno in programma di fermarsi alla banca lungo la strada 
per depositarlo. Passando di fronte alla banca, notano però che le file al-
l’interno, come spesso accade il venerdì pomeriggio, sono molto lunghe. 
Sebbene in genere preferiscano depositare in banca il più presto possibile 
qualunque somma da loro ricevuta, in questo caso non è particolarmente 
importante che il denaro venga depositato immediatamente, e perciò Ro-
berto suggerisce di puntare direttamente verso casa e di depositarlo il sa-
bato mattina. La moglie dice: “Magari domani la banca non sarà aperta. 
Il sabato tante banche sono chiuse”. Roberto risponde: “No, so che la 
banca sarà aperta. Ci sono stato proprio due settimane fa, di sabato. Era 
aperta fino a mezzogiorno”. Di fatto, sabato mattina la banca sarà aperta. 

190



Ed ecco la versione con la posta in gioco alta: 

Un venerdì pomeriggio, Roberto e sua moglie stanno dirigendosi verso 
casa in automobile. Nel corso della giornata hanno entrambi ricevuto del 
denaro, perciò hanno in programma di fermarsi alla banca lungo la strada 
per depositarlo. Passando di fronte alla banca, notano però che le file al-
l’interno, come spesso accade il venerdì pomeriggio, sono molto lunghe. 
Recentemente hanno firmato un assegno assai cospicuo e molto impor-
tante e se il denaro non verrà depositato prima di lunedì mattina, l’assegno 
non sarà accettato dalla banca, determinando così una situazione incre-
sciosa per loro. Roberto suggerisce di puntare direttamente verso casa e 
di depositare il denaro il sabato mattina. La moglie dice: “Magari domani 
la banca non sarà aperta. Il sabato tante banche sono chiuse”. Roberto ri-
sponde: “No, so che la banca sarà aperta. Ci sono stato proprio due set-
timane fa, di sabato. Era aperta fino a mezzogiorno”. Di fatto, sabato 
mattina la banca sarà aperta. 

In primo luogo, per verificare se i partecipanti si rendono conto della 
posta in gioco è stato chiesto loro: 

Comprensione: Secondo questa storia, quali delle seguenti affermazioni è 
corretta? [Non è molto importante che Roberto e sua moglie depositino il 
denaro / È molto importante che Roberto e sua moglie depositino il denaro] 

Dopo di che è stato chiesto loro: 

Attribuzione di conoscenza: Secondo te, quando Roberto dice: “So che la 
banca sarà aperta”, la sua affermazione è vera? [Si, l’affermazione di Roberto 
è vera / No, l’affermazione di Roberto non è vera] 

Infine, per verificare se le risposte ad Attribuzione di Conoscenza siano 
dovute a immedesimazione nel protagonista, abbiamo chiesto: 

Attribuzione di conoscenza stretta: Secondo te, quale delle seguenti frasi 
descrive meglio la situazione di Roberto? [Roberto sa che la banca sarà aperta 
di sabato / Roberto pensa di sapere che la banca sarà aperta di sabato, ma in 
effetti non lo sa]1 

1  Nella versione giapponese, la traduzione di questa domanda nei casi con posta in 
gioco bassa e alta è stata leggermente differente. La versione con posta in gioco bassa 
suona come quella riportata sopra, mentre la versione con posta in gioco alta suona così: 
“Fra le due seguenti frasi, quale pensi che descriva meglio la situazione di Takeshi?”.

191



I casi sono stati tradotti in quattordici lingue da parlanti madrelingua 
competenti e presentati a ciascun gruppo nella rispettiva lingua. 

Tab. 1 – Informazioni demografiche sui partecipanti allo studio che hanno superato il 
test Comprensione: paesi in cui sono stati raccolti i dati, natura del campione (studenti 
o non-studenti), modalità di somministrazione del questionario (su carta o in rete, vo-
lontari o pagati, lingua del questionario). 

 

Campione Studenti Metodo Pagamento Lingua N

Europa

Bulgaria N Rete Volontari Bulgaro 327

Francia N Rete Pagati e Volontari Francese 367

Germania N Rete Pagati Tedesco 153

Italia S Carta Volontari Italiano 139

Portogallo S Carta Volontari Portoghese 139

Spagna N Rete Pagati Spagnolo 239

Svizzera N Carta e Rete Volontari Francese 54

Svizzera S Carta e Rete Pagati e Volontari Francese 30

Regno Unito N Rete Pagati Inglese 225

Medio Oriente

Iran N Carta Volontari Persiano 164

America centrale e America del Nord

Messico N Carta Volontari Spagnolo 133

Stati Uniti N Rete Pagati Inglese 225

America del Sud

Brasile S Carta e penna Volontari Portoghese 135

Asia orientale

Cina S Carta Volontari Cinese tradizionale 128

Canton S Cart Volontari Cinese semplificato 109

Cina continentale N Rete Pagati Cinese semplificato 180

Hong Kong S Rete Pagati Cinese tradizionale 146

Giappone N Rete Pagati Giapponese 151

Giappone S Carta Volontari Giapponese 165

Mongolia N Carta Volontari Mongolo 115

Asia meridionale

India S Carta Volontari Bengalese 162

192



2.2. Risultati 
Primo: i partecipanti si rendono conto della differenza nella posta in 

gioco? Si scopre che se ne rendono conto. Complessivamente, il 78% dei 
partecipanti ha superato Comprensione (cfr. Tabella 1 per i dati demografici). 
Perciò consideriamo risolta la nostra prima preoccupazione – che i parteci-
panti possano non rendersi conto della differenza nella posta in gioco. 

Secondo: la posta in gioco ha un effetto su Attribuzione di conoscenza? 
Togliendo coloro che non hanno superato Comprensione, abbiamo analizzato 
le risposte dei 3530 partecipanti rimanenti.  

Tab. 2 – Effetto della posta in gioco su Attribuzione di Conoscenza per ciascun sito (* = 
p < .05, ** = p < .01, *** = p < .001). 

 

Campione N χ2 Valore p V di Cramer
America centrale e America del Nord 

Messico 133 .000 .990 .001

Stati Uniti 225 3.661 .056 .128

America del Sud

Brasile 135 .318 .573 .049

Europa

Bulgaria 327 .084 .773 .016

Francia 367 2.990 .084 .090

Germania 153 .555 .456 .060

Italia 139 .117 .732 .029

Portogallo 139 1.229 .268 .094

Spagna 239 6.219 * .161

Svizzera 84 .841 .359 .100

Regno Unito 255 4.470 * .132

Medio Oriente

Iran 164 .020 .889 .011

Asia Orientale

Cina 128 .522 .470 .064

Hong Kong 146 .272 .602 .043

Canton 109 .690 .406 .080

Cina continentale 180 1.345 .246 .086

Mongolia 115 .003 .959 .005

Giappone 316 5.728 * .135

Asia meridionale

India 162 1.747 .186 .104

193



Complessivamente, abbiamo rinvenuto un effetto significativo ma trascu-
rabile della posta in gioco su Attribuzione di conoscenza (χ2(1, 3530) = 9.040, 
p < .01). L’ascrizione di conoscenza nella condizione con posta in gioco bassa 
(85%) è maggiore soltanto del 3% rispetto alla condizione con posta in gioco 
alta (82%), e la dimensione convenzionale dell’effetto è molto piccola (V di 
Cramer = .051). Secondo un’interpretazione standard delle dimensioni con-
venzionali dell’effetto (cfr. Ellis 2010), non conta nemmeno come piccola.2 

Cosa più importante, nei vari siti non troviamo in pratica alcuna prova 
che la posta in gioco influenzi le attribuzioni di conoscenza (cfr. Tabella 2 e 
Figura 1). 

Fra i diciannove siti del campione, solo tre (16%) – Spagna, Regno Unito 
e Giappone – hanno mostrato un effetto significativo, di piccola misura, della 
posta in gioco sulle ascrizioni di conoscenza (anche i dati dagli Stati Uniti 
sono prossimi a essere significativi; a questo proposito, cfr. Figure 2 e 3). Cio-
nonostante, una regressione logistica ha rivelato l’assenza di qualsiasi intera-
zione fra posta in gioco e sito per quanto riguarda Attribuzione di conoscenza, 
il che suggerisce l’esistenza di una stabilità sorprendente nella mancanza di 
un effetto della posta in gioco da un sito all’altro (cfr. Tabella 3).3 

Inoltre, queste tre comunità linguistiche, come tutte le altre comunità lin-
guistiche del campione, hanno mostrato elevati tassi complessivi di attribu-
zione di conoscenza a prescindere dal fatto che il caso fosse con posta in 
gioco bassa o alta (Figura 1). Questi risultati concordano con una varietà di 
risultati simili4 ed estendono la scoperta che la posta in gioco non svolge 
alcun ruolo nell’ascrizione di conoscenza a un ampio ventaglio di comunità 
linguistiche sparse per il mondo.  

Dato che non troviamo pressoché alcuna prova di un effetto della posta 
in gioco su Attribuzione di conoscenza, vogliamo sapere se ciò possa essere 
dovuto, in parte, all’immedesimazione nel protagonista. Consideriamo que-
sto aspetto in due modi, in primo luogo usando la nostra seconda misura 

2  Nell’interpretare l’ampiezza della dimensione dell’effetto seguiamo Ellis (2010). 
Interpretiamo i valori del V di Cramer maggiori o uguali a .5 come grandi; maggiori o 
uguali a .3 ma minori di .5 come medi; e maggiori o uguali a .1 ma minori di .3 come 
piccoli.

3  Abbiamo usato un modello di regressione logistica con posta in gioco, sito e un’in-
terazione fra posta in gioco e sito su Attribuzione di conoscenza. La posta in gioco non 
ha predetto Attribuzione di conoscenza: χ2 = 2.897, p = .089; il sito ha predetto in modo 
significativo Attribuzione di conoscenza: χ2 di Wald = 65.376, p = .000; e, usando la Fran-
cia come classe di contrasto, non c’è stata nessuna interazione significativa fra posta in 
gioco e sito su Attribuzione di conoscenza: χ2 di Wald = 22.314, p = .218.

4  Cfr., ad esempio, Buckwalter (2010), Buckwalter, Schaffer (2015), Feltz, Zarpentine 
(2010), May et al. (2010), Turri (2017).

194



(Attribuzione di conoscenza stretta). Nel complesso, abbiamo troviamo ancora 
una volta un effetto significativo ma trascurabile della posta in gioco su At-
tribuzione di conoscenza stretta (χ2(1, 3522) = 10.451, p < .01). Le ascrizioni 
di conoscenza nella condizione con posta in gioco bassa (63%) sono maggiori 
soltanto del 5% rispetto alla condizione con posta in gioco alta (58%), e la 
dimensione convenzionale dell’effetto è piccola (V di Cramer = 0.54). Di 
nuovo, secondo un’interpretazione standard delle dimensioni convenzionali 
dell’effetto (cfr. Ellis 2010) non conta nemmeno come piccola. 

Inoltre, confrontando i risultati per i diversi siti, continuiamo a non tro-
vare prove di un effetto della posta in gioco su Attribuzione di conoscenza 
stretta (cfr. Tabella 4 e Figura 4). 

Di fatto, due sole comunità linguistiche (11%) – Germania e Stati Uniti 
– sulle diciannove campionate hanno esibito prove di un effetto significativo, 
di piccole dimensioni, della posta in gioco su Attribuzione di conoscenza 
stretta (Figure 5 e 6). Ciononostante, non c’è stata alcuna interazione fra 
posta in gioco e sito per quanto riguarda Attribuzione di conoscenza stretta 
(cfr. Tabella 5).5 Pertanto, sulla base del nostro primo modo di controllare 
se l’effetto della posta in gioco possa essere mascherato da immedesimazione, 
non abbiamo trovato pressoché nessuna prova che la posta in gioco influenzi 
l’attribuzione di conoscenza. 

Tab. 3 – Risultati della regressione logistica per la differenza nelle risposte “Conoscenza” 
ad Attribuzione di Conoscenza fra Condizioni con posta in gioco bassa e alta (classe di 
riferimento: Francia) (* = p < .05, ** = p < .01, *** = p < .001). 

5  Abbiamo usato un modello di regressione logistica con posta in gioco, sito e un’in-
terazione fra posta in gioco e sito su Attribuzione di conoscenza stretta. La posta in gioco 
non ha predetto Attribuzione di conoscenza stretta: χ2 di Wald = .505, p = .478; il sito ha 
predetto in modo significativo Attribuzione di conoscenza stretta: χ2 di Wald = 139.090, 
p = .000; e, usando la Francia come classe di contrasto, non c’è stata nessuna interazione 
significativa fra posta in gioco e sito su Attribuzione di conoscenza stretta: χ2 di Wald = 
22.071, p = .223.

Campione N χ2 Valore p V di Cramer

America centrale e America del Nord

Stati Uniti .231(.641) .130 .718 1.260

Messico −.686(.579) 1.405 .236 .503

America del Sud

Brasile −.942(.602) 2.445 .118 .390

Europa

Bulgaria −.614(.486) 1,601 .206 .541

195



 

Il secondo modo in cui abbiamo controllato se la mancanza di un effetto 
della posta in gioco possa essere dovuta a immedesimazione nel protagonista 
è stato di verificare un eventuale effetto della posta in gioco su Attribuzione 
di conoscenza stretta fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attribu-
zione di conoscenza. A questo riguardo, abbiamo riscontrato un effetto mar-
ginalmente significativo (χ2(1, 2923) = 3.567, p = .059, V di Cramer = .035): 
fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attribuzione di conoscenza nel 
caso con posta in gioco alta, il 68% ha selezionato “sa” in Attribuzione di co-
noscenza stretta; fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attribuzione 
di conoscenza nel caso con posta in gioco bassa, il 71% ha selezionato “sa” 
in Attribuzione di conoscenza stretta. Il risultato è una mera differenza del 
3%. 

Eppure, ancora una volta, confrontando i risultati per i diversi siti, conti-
nuiamo a non riscontrare pressoché nessuna prova di un effetto della posta 
in gioco su Attribuzione di Conoscenza Stretta fra coloro che hanno attribuito 
conoscenza in Attribuzione di Conoscenza (Tabella 6 e Figura 7). 

In base a questo secondo modo di controllare se un effetto della posta in 
gioco possa essere mascherato da immedesimazione, abbiamo riscontrato 
che la posta in gioco non ha effetti significativi in nessun sito, avvicinandosi 

Francia (Contrasto) - - - -

Germania −4.12(.553) .556 .456 .662

Italia −.872(.666) 1.716 .190 .418

Portogallo −1.237(.641) 3.723 .054 .290

Spagna .162(.535) .091 .762 1.176

Svizzera −1.314(.798) 2.713 .100 .269

Regno Unito .142(.571) .061 .804 1.152

Medio Oriente

Iran −.740(.535) 1.914 .166 .477

Asia orientale

Cina −1.041(.633) 2.706 .100 .353

Hong Kong −.360(.756) .227 .633 .697

Canton −1.110(.649) 2.924 .087 .329

Cina Continentale .564(.331) .000 .996 .000

Mongolia −.669(.589) 1.289 .256 .512

Giappone .027(.507) .003 .957 1.027

Asia meridionale

India −.077(.621) .015 .901 .926

196



a produrre effetti significativi soltanto in due siti: Hong Kong e Stati Uniti 
(Figure 8 e 9). Tuttavia, ancora una volta, una regressione logistica ha rivelato 
che non c’è alcuna interazione fra posta in gioco e sito (cfr. Tabella 7).6 

Tab. 4 – Effetto della posta in gioco su Attribuzione di conoscenza stretta per ciascun 
sito (* = p < .05, ** = p < .01, *** = p < .001). 

6  Abbiamo usato un modello di regressione logistica con posta in gioco, sito e un’in-
terazione fra posta in gioco e sito. Fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attri-
buzione di conoscenza, la posta in gioco non ha predetto Attribuzione di conoscenza 
stretta: χ2 di Wald = .003, p = .955; il sito ha predetto in modo significativo Attribuzione 
di conoscenza stretta: χ2 di Wald = 99.536, p = .000; e, usando la Francia come classe di 
contrasto, non c’è stata nessuna interazione significativa fra posta in gioco e sito su At-
tribuzione di conoscenza stretta: χ2 di Wald = 17.307, p = .502.

Campione N χ2 Valore p V di Cramer

America centrale e America del Nord

Messico 131 1.740 .187 .115

Stati Uniti 225 5.453 * .156

America del Sud

Brasile 135 2.603 .107 .139

Europa

Bulgaria 327 .248 .618 .028

Francia 365 .505 .477 .037

Germania 151 3.860 * .160

Italia 139 .024 .878 .013

Portogallo 139 .033 .856 .015

Spagna 239 1.930 .165 .090

Svizzera 84 .350 .554 .065

Regno Unito 252 2.640 .104 .102

Medio Oriente

Iran 164 2.159 .142 .115

Asia orientale

Cina 128 2.092 .148 .128

Hong Kong 146 2.776 .096 .138

Canton 109 .002 .969 .004

Cina Continentale 180 .479 .489 .052

Mongolia 116 .556 .456 .069

Giappone 316 2.988 .084 .097

197



 

Anche in base al nostro secondo modo di verificare se un effetto della 
posta in gioco possa essere mascherato da immedesimazione, continuiamo a 
non trovare pressoché nessuna prova che la posta in gioco influenzi l’attri-
buzione di conoscenza. Ne concludiamo che la mancanza di un effetto della 
posta in gioco sulle ascrizioni di conoscenza non può essere liquidata facendo 
appello all’immedesimazione nel protagonista. 

2.3. Discussione 
Visti questi risultati e la copiosa mole di studi indicanti che la posta in 

gioco non svolge alcun ruolo nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie, la bi-
lancia pende contro il contestualismo epistemico e l’invariantismo relativiz-
zato all’interesse, almeno nella misura in cui tali concezioni cercano di 
spiegare le ascrizioni di conoscenza di tutti i giorni. Une delle motivazioni 
più importanti di queste concezioni – l’idea che la posta in gioco svolga un 
ruolo nelle attribuzioni di conoscenza ordinarie – è minata. Queste conce-
zioni sono «ipotesi oziose» (Turri 2017). 

È interessante notare che la posta in gioco ha avuto un effetto marginal-
mente significativo sia su Attribuzione di Conoscenza che su Attribuzione di 
Conoscenza Stretta fra i soggetti che hanno attribuito conoscenza in Attribu-
zione di Conoscenza nel campione degli Stati Uniti. La posta in gioco ha avuto 
un effetto significativo, seppure piccolo, anche per la domanda Attribuzione 
di Conoscenza Stretta. Forse questo spiega perché alcuni epistemologi che 
hanno sostenuto l’esistenza di un effetto della posta in gioco, i più influenti 
dei quali sono americani, hanno pensato che ci fosse un tale effetto. Ad ogni 
modo, questo piccolo effetto della posta in gioco è lontanissimo da ciò che 
ci si aspetterebbe se essa svolgesse un ruolo importante nell’ascrizione di co-
noscenza. Nel complesso, troviamo che, da una cultura all’altra, c’è una sor-
prendente stabilità nella mancanza di un effetto della posta in gioco sulle 
ascrizioni di conoscenza.  

3. Obiezioni e Risposte 

3.1. Prove in favore di un effetto della posta in gioco 
Alcuni studi sperimentali sostengono di aver trovato qualche prova di un 

effetto della posta in gioco (Pinillos 2012; Sripada, Stanley 2012). Questi ri-
sultati sono chiaramente in conflitto con quelli che abbiamo ottenuto noi, 

Asia meridionale

India 162 .144 .704 .030

198



così come con quelli di diversi altri studi. Forse, dunque, c’è davvero un ef-
fetto genuino della posta in gioco sulle ascrizioni di conoscenza ordinarie. 

Siamo scettici riguardo alla pretesa che questi studi forniscano prove ge-
nuine dell’esistenza di un effetto della posta in gioco sulle ascrizioni di cono-
scenza ordinarie. Pinillos (2012) ha sottoposto ai soggetti un caso riguardante 
un individuo, Peter, il quale sta scrivendo un saggio per un esame di lettera-
tura inglese. Nella versione con posta in gioco bassa non è molto importante 
se il saggio contenga dei refusi; nella versione con posta in gioco alta è invece 
molto importante che non ne contenga. Pinillos ha riscontrato che, quando 
ai partecipanti veniva chiesto “Quante volte pensi che Peter debba rileggere 
il suo saggio prima di sapere che non ci sono refusi?”, la risposta mediana era 
2 nella versione con posta in gioco bassa, mentre era 5 nella versione con posta 
in gioco alta. Pinillos interpreta questi dati come prove che la posta in gioco 
influenza, in effetti, le ascrizioni di conoscenza ordinarie. 

Tab. 5 – Risultati della regressione logistica per la differenza nelle risposte “Conoscenza” 
ad Attribuzione di conoscenza stretta fra condizioni con posta in gioco bassa e alta (classe 
di riferimento: Francia) (* = p < .05, ** = p < .01, *** = p < .001). 

Campione B(SE) χ2 di Wald Valore p Exp(B)

America centrale e America del Nord

Stati Uniti .477(.375) 1.621 .203 1.611

Messico .330(.458) .519 .471 1.390

Sud America

Brasile −.769(.445) 2.990 .084 .464

Europa

Bulgaria −.061(.339) .032 .857 .941

Francia

Germania .539(.443) 1.483 .223 1.715

Italia −.122(.429) .081 .776 .885

Portogallo −.111(.437) .064 .800 .895

Spagna .187(.360) .269 .604 1.206

Svizzera .090(.514) .031 .861 1.094

Regno Unito .248(.360) .473 .492 1.281

Medio Oriente

Iran −.640(.402) 2.535 .111 .528

Asia orientale

Cina .364(.449) .656 .418 1.438

Hong Kong .450(.452) .991 .320 1.568

199



 

Buckwalter (2014a) e Buckwalter, Schaffer (2015) forniscono tuttavia 
delle prove convincenti che l’effetto rinvenuto da Pinillos non ha niente a 
che fare con la conoscenza. L’effetto persiste quando, nella domanda usata 
da Pinillos, “sa” è rimpiazzato da “crede”, “suppone” (guess) e “spera”. An-
ziché un effetto sull’attribuzione di conoscenza, quello scoperto da Pinillos 
è un effetto sull’espressione modale “deve” (Buckwalter, Schaffer 2015). 

Tab. 6 – Effetto della posta in gioco su Attribuzione di conoscenza stretta fra coloro che 
hanno attribuito conoscenza in Attribuzione di Conoscenza (* = p < .05, ** = p < .01, 
*** = p < .001). 

Campione N χ2 Valore p V di Cramer

America centrale e America del Nord

Messico 92 1.448 .229 .125

Stati Uniti 202 3.182 .074 .126

America del Sud

Brasile 110 2.303 .129 .145

Europa

Bulgaria 245 .056 .812 .015

Francia 333 .003 .995 .003

Germania 109 1.351 .245 .111

Italia 122 .095 .758 .028

Portogallo 120 .650 .420 .074

Spagna 190 .297 .586 .040

Svizzera 74 .724 .395 .099

Regno Unito 218 1.327 .249 .078

Medio Oriente

Iran 118 2.013 .156 .131

Asia orientale

Cina 107 .613 .434 .076

Hong Kong 134 3.581 .058 .163

Canton −.191(.459) .173 .677 .826

Cina Continentale −.504(.536) .884 .347 .604

Mongolia −.481(.480) 1.009 .315 .618

Giappone .334(.387) .747 .387 1.397

Asia meridionale

India −.050(.415) .014 .905 .952

200



 

In uno studio condotto da Sripada e Stanley (2012), i partecipanti leggono 
di un individuo, Hannah, allergico ai pinoli della Mongolia. Hannah sta ce-
nando a un ristorante mongolo e viene ventilata la possibilità che nella sua 
pietanza ci siano dei pinoli della Mongolia. Gli autori dello studio hanno ri-
scontrato un effetto della posta in gioco sull’ascrizione di conoscenza in due 
paia separate di scenari. Tuttavia, in entrambi i casi l’effetto sembra essere 
piuttosto piccolo (la differenza è inferiore a un punto su una scala di 7 
punti).7 Inoltre, ispezionando i grafici dei loro risultati (2012, p. 15) si scopre 
che la risposta media sia nella versione con posta in gioco bassa che in quella 
con posta in gioco alta per entrambe le paia di casi non sembra discostarsi 
significativamente dal punto medio di “neutrale”. In altri termini, nei casi 
usati da Sripada e Stanley i partecipanti sono in realtà neutrali riguardo al-
l’ascrizione di conoscenza sia nella versione con posta in gioco bassa che in 
quella con posta in gioco alta. La posta in gioco potrebbe avere un effetto, 
oltretutto piccolo, solo quando le persone sono incerte rispetto all’ascrizione 
di conoscenza. Dubitiamo che questi risultati siano particolarmente incorag-
gianti per i sostenitori del contestualismo epistemico e dell’invariantismo re-
lativizzato all’interesse, in quanto «rimangono lontanissimi dalla forte 
inversione da “conoscenza” a “ignoranza” che DeRose, Stanley e molti altri 
epistemologi avevano predetto dalla poltrona» (Buckwalter, Schaffer 2015, 
p. 221). Ci sono inoltre buone ragioni empiriche per pensare che l’“effetto 
della posta in gioco” che Sripada e Stanley sostengono di aver scoperto si 
confonda con la salienza, e che l’effetto sia appunto un effetto della salienza 
e non della posta in gioco (cfr. Buckwalter, Schaffer 2015). 

3.2. Il ruolo delle prove linguistiche 
I sostenitori del contestualismo o dell’invariantismo relativizzato all’inte-

resse potrebbero obiettare che le loro teorie non intendono spiegare le ascri-

7  Diciamo “sembra essere” piccolo perché in realtà non siamo in grado di calcolare 
la dimensione dell’effetto, dal momento che Sripada e Stanley non riportano medie e 
deviazioni standard.

Canton 90 .356 .551 .063

Cina Continentale 179 .210 .617 .034

Mongolia 80 1.074 .300 .116

Giappone 249 .034 .854 .012

Asia meridionale

India 139 .416 .519 .055

201



zioni di conoscenza di tutti i giorni. Esse sono, dopotutto, delle teorie della 
conoscenza, e non delle teorie linguistiche su “sapere”. 

A questa preoccupazione diamo due brevi risposte. Nella misura in cui il 
contestualismo e l’invariantismo relativizzato all’interesse non siano proposti 
con l’intento di spiegare le ascrizioni di conoscenza – essi sono, forse, delle 
teorie della conoscenza da elaborare in gran parte indipendentemente dal 
modo in cui le persone parlano e da ciò che pensano della conoscenza –, 
siamo disposti a riconoscere che i nostri risultati hanno poco da dire a pro-
posito di tali teorie. Essi sono rilevanti solo per quelle concezioni filosofiche 
che mirano a spiegare le ascrizioni di conoscenza di tutti i giorni. 

Aggiungiamo che, di fatto, molti sostenitori del contestualismo e dell’in-
variantismo relativizzato all’interesse si propongono di spiegare le ascrizioni 
di conoscenza di tutti i giorni. DeRose (1992) formula il contestualismo come 
una teoria semantica e interagisce con la letteratura della prima filosofia spe-
rimentale sugli effetti della posta in gioco nei casi della Banca (2011). DeRose 
(2009) asserisce inoltre esplicitamente che «[l]e ragioni migliori per accettare 
il contestualismo provengono dal modo in cui gli enunciati che attribuiscono 
(o negano) conoscenza sono usati nel discorso ordinario, non filosofico: 
quello che i parlanti ordinari considerano “conoscenza” in alcuni contesti 
non filosofici negano che sia tale in altri» (DeRose 2009, p. 47). Anche Lu-
dlow (2005, p. 11) formula esplicitamente il contestualismo come una tesi 
semantica: «Secondo la tesi del contestualismo in epistemologia, molte delle 
nostre attribuzioni di conoscenza (auto-attribuzioni incluse) sono sensibili 
al contesto». 

Tab. 7 – Risultati della regressione logistica per la differenza nelle risposte “Conoscenza” 
ad Attribuzione di conoscenza stretta fra coloro che hanno attribuito conoscenza in At-
tribuzione di conoscenza fra Condizioni con posta in gioco bassa e alta (classe di riferi-
mento: Francia) (* = p < .05, ** = p < .01, *** = p < .001). 

Campione B(SE) χ2 di Wald Valore p Exp(B)

America Centrale e America del Nord

Messico .523(.417) 1.572 .210 1.688

Stati Uniti .570(.568) 1.009 .315 1.769

America del Sud

Brasile −.613(.488) 1.577 .209 .542

Europa

Bulgaria .048(.393) .015 .903 1.049

Francia - - - -

Germania .641(.640) 1.004 .316 1.899

202



 

3.3. Un risultato negativo limitato ai casi della Banca 
Si potrebbe argomentare che i nostri risultati mostrano solamente che i 

casi della Banca non sono idonei a suscitare un effetto della posta in gioco, 
non che tale effetto non esista. Altri casi lo susciterebbero. I casi della Banca, 
tuttavia, sono stati presentati da alcuni sostenitori dell’idea che la posta in 
gioco influenza le ascrizioni di conoscenza ordinarie come quelli migliori 
per suscitare un effetto della posta in gioco (Buckwalter, Schaffer 2015, p. 
222). Inoltre, persino Sripada e Stanley, i quali pensano che i casi migliori 
per suscitare un effetto della posta in gioco sulle ascrizioni di conoscenza 
ordinarie siano i loro casi dei pinoli, hanno rinvenuto nel migliore di casi un 
effetto molto piccolo, che sposta le persone da una posizione leggermente 
più neutrale a una che lo è leggermente meno riguardo all’ascrivere cono-
scenza. Infine, altri studi hanno utilizzato una molteplicità di casi differenti 
senza che nessuno di questi riuscisse a suscitare un effetto della posta in 
gioco sulle ascrizioni di conoscenza ordinarie (cfr., ad esempio, Feltz, Zar-
pentine 2010; Turri 2017; Turri, Buckwalter 2017). Alla luce dei nostri ri-
sultati e del fatto che una gran varietà di studi non è riuscita a scoprire un 
effetto della posta in gioco nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie, pen-
siamo in effetti che quest’ultima non rifletta un aspetto centrale dell’episte-
mologia della gente comune. 

Italia .102(.477) .046 .831 1.107

Portogallo .329(.516) .407 .524 1.389

Spagna .147(.413) .126 .723 1.158

Svizzera .415(.583) .506 .477 1.514

Regno Unito .317(.407) .606 .436 1.373

Medio Oriente

Iran −.544(.470) 1.337 .248 .580

Asia orientale

Cina .309(.504) .374 .541 1.361

Hong Kong .776(.551) 2.301 .129 2.173

Canton .248(.528) .221 .638 1.282

Cina Continentale −.239(.565) .178 .673 .788

Mongolia −.500(.549) .829 .363 .607

Giappone .058(.493) .014 .906 1.060

Asia meridionale

India −.274 (.492) .310 .578 .760

203



Conclusione 

I contestualisti epistemici ritengono che l’ascrizione di conoscenza vari 
da un contesto conversazionale all’altro; i sostenitori dell’invariantismo re-
lativizzato all’interesse riconoscono un ruolo epistemico peculiare, nell’ascri-
zione di conoscenza, a fattori pratici quali la posta in gioco. Se una di queste 
due concezioni fosse corretta, l’invariantismo classico sarebbe in grave diffi-
coltà, in quanto rifiuta entrambe le tesi. Tuttavia, un’ampia gamma di risultati 
empirici suggerisce ora che la posta in gioco non svolga nessun ruolo nelle 
ascrizioni di conoscenza ordinarie. 

Ci eravamo riproposti di fornire quello che riteniamo essere un controllo 
rigoroso dell’ipotesi che la posta in gioco svolga un ruolo nelle ascrizioni di 
conoscenza ordinaria. Così facendo, abbiamo cercato di rispondere a tre do-
mande principali: 

I partecipanti si rendono conto della differenza nella posta in gioco? –
La mancanza di un effetto della posta in gioco è dovuta a immedesi-–
mazione nel protagonista? 
L’effetto della posta in gioco (o la sua mancanza) nelle ascrizioni di co-–
noscenza è transculturalmente robusto? 

I nostri risultati indicano che i soggetti si rendono conto della differenza 
nella posta in gioco, che l’effetto della posta in gioco non è mascherato dal-
l’immedesimazione nel protagonista, e che la mancanza di un effetto della 
posta in gioco nelle ascrizioni di conoscenza ordinarie è transculturalmente 
robusta. Alla luce delle nostre prove e di un’ampia gamma di risultati empi-
rici precedenti sul ruolo della posta in gioco nelle ascrizioni di conoscenza, 
una delle motivazioni centrali per il contestualismo epistemico e l’invarian-
tismo relativizzato all’interesse è minata alla base. La nostra conclusione 
(anche se non la difenderemo dettagliatamente in questa sede) è che l’inva-
riantismo classico, ora che i suoi contendenti sono stati minati, deve essere 
preso sul serio.8 * 

8  Vorremmo ringraziare un revisore anonimo per alcuni utili suggerimenti. Questa 
pubblicazione è stata resa possibile da un finanziamento del Fuller Theological Seminary 
/ Thrive Center, di concerto con la John Templeton Foundation. Le opinioni espresse 
in questa pubblicazione sono quelle degli autori e non riflettono necessariamente quelle 
del Fuller Thrive Center o della John Templeton Foundation.

*  Edizione originale: David Rose et al., Nothing at Stake in Knowledge, “Nous” 53, 
2019, pp. 224-247, doi: 10.1111/nous.12211. © 2017 Wiley Periodicals, Inc. Traduzione 
italiana di Antonio Scarafone.

204



Figure 

 

 
Fig. 1 – Tassi di Attribuzione di Conoscenza per casi con posta in gioco alta e bassa per 
ciascun sito. 

 
Fig. 2 – Differenza tra scenari con posta in gioco bassa e alta per coloro che hanno at-
tribuito conoscenza in Attribuzione di Conoscenza. 

205



 
Fig. 3 – Dimensione dell’effetto (usando il V di Cramer) della posta in gioco su Attribu-
zione di Conoscenza per ciascun sito. 

 
Fig. 4 – Tassi di Attribuzione di conoscenza stretta per casi con posta in gioco alta e bassa 
per ciascun sito. 

206



 
Fig. 5 – Differenza fra scenari con posta in gioco bassa e alta per coloro i quali hanno 
selezionato “sa” in Attribuzione di conoscenza stretta in ciascun sito. 

 
Fig. 6 – Dimensione dell’effetto (usando il V di Cramer) della posta in gioco su Attribu-
zione di conoscenza stretta per ciascun sito. 

207



 
Fig. 7 – Tassi di Attribuzione di conoscenza stretta per scenari con posta in gioco alta e 
bassa fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attribuzione di conoscenza per cia-
scun sito. 

 
Fig. 8 – Differenza fra gli scenari con posta in gioco bassa e alta per coloro che hanno 
selezionato “sa” in Attribuzione di conoscenza stretta fra coloro che hanno attribuito co-
noscenza in Attribuzione di conoscenza in ciascun sito. 

208



 
Fig. 9 – Dimensione dell’effetto (usando il V di Cramer) della posta in gioco su Attribu-
zione di conoscenza stretta fra coloro che hanno attribuito conoscenza in Attribuzione di 
conoscenza per ciascun sito. 

209





Riferimenti bibliografici 

 
Alexander, J. (2012), Experimental Philosophy: An Introduction, Malden, 

MA, Polity Press. 
Austin, J. L. (1946), Other Minds, “Aristotelian Society Supplementary Vol-

ume” 20, pp. 148-187; rist. in Id, Philosophical Papers, III ed., Oxford, 
Oxford University Press, 1979, pp. 76-116 (I ed. 1961) [trad. it. Le altre 
menti, in Id., Saggi filosofici, a cura di P. Leonardi, Milano, Guerini e As-
sociati, 1990, pp. 77-113]. 

Bach, K. (2005), The Emperor’s New “Knows”, in G. Preyer e G. Peter (a 
cura di), Contextualism in Philosophy: Knowledge, Meaning, and Truth, 
Oxford, Oxford University Press, pp. 51-89. 

Barnes, B., Bloor, D. (1982), Relativism, Rationalism and the Sociology of 
Knowledge, in M. Hollis e S. Lukes (a cura di), Rationality and Relativism, 
Oxford, Blackwell, pp. 21-47. 

Beebe, J. R. (2012), Social Functions of Knowledge Attributions, in M. Gerken 
e J. Brown (a cura di), Knowledge Ascriptions, Oxford, Oxford University 
Press, pp. 220-242. 

Beebe, J. R. (a cura di) (2014), Advances in Experimental Epistemology, Lon-
don, Bloomsbury Academic, pp. 145-173. 

Bloor, D. (1991), Knowledge and Social Imagery, II ed., Chicago, University 
of Chicago Press (I ed. 1976) [trad. it. La dimensione sociale della cono-
scenza, Milano, Cortina, 1994]. 

Boghossian, P. (2006), Fear of Knowledge: Against Relativism and Construc-
tivism, Oxford, Oxford University Press [trad. it. Paura di conoscere: con-
tro il relativismo e il costruttivismo, Roma, Carocci, 2006]. 

Boyd, R. (1980), Scientific Realism and Naturalistic Epistemology, in PSA: 
Proceedings of the Biennial Meeting of the Philosophy of Science Associa-
tion, vol 2, pp. 613-662. 

Boyd, R. (1999), Homeostasis, Species, and Higher Taxa, in R. A. Wilson (a 
cura di), Species: New Interdisciplinary Essays, Cambridge Mass., MIT 
Press, pp. 141-185. 

Buckwalter, W. (2010), Knowledge isn’t Closed on Saturday: A Study in Or-
dinary Language, “Review of Philosophy and Psychology” 1, pp. 395-406. 



Buckwalter, W. (2014a), The Mystery of Stakes and Error in Ascriber Intui-
tions, in Beebe (2014), pp. 145-173.  

Buckwalter, W. (2014b), Factive Verbs and Protagonist Projection, “Episteme” 
11, pp. 391-409. 

Buckwalter, W., Schaffer, J. (2015), Knowledge, Stakes and Mistakes, “Noûs” 
49, pp. 201-234. 

Carnap, R. (1950), Logical Foundations of Probability, Chicago, University 
of Chicago Press. 

Cartwright, N. (1989), Nature’s Capacities and their Measurement, Oxford, 
Oxford University Press. 

Cepollaro, B. (2018), Intuizioni linguistiche e filosofia sperimentale: metodi a 
confronto, “Phenomenology and Mind” 15, pp. 36-44. 

Chang, H. (2012), Is Water H2O? Evidence, Pluralism and Realism, Dor-
drecht, Springer. 

Cohen, S. (1999), Contextualism, Skepticism, and the Structure of Reasons, 
“Philosophical Perspectives” 13, pp. 57-89. 

Cohen, S. (2013), Contextualism Defended, in M. Steup, J. Turri ed E. Sosa 
(a cura di), Contemporary Debates in Epistemology, II ed., Malden Mass., 
Wiley-Blackwell, pp. 69-75 (I ed. 2005). 

Cova, F. et al. (2021), Estimating the Reproducibility of Experimental Philos-
ophy, “Review of Philosophy and Psychology” 12, pp. 9-44. 

Craig, E. (1986), The Practical Explication of Knowledge, “Proceedings of 
the Aristotelian Society” 87, pp. 211-226. 

Craig, E. (1990), Knowledge and the State of Nature: An Essay in Conceptual 
Synthesis, Oxford, Clarendon Press [trad. it. parziale Conoscenza e stato 
di natura, in questo volume, pp. 129-144]. 

Craig, E. (1993), Was wir wissen können, Frankfurt, Suhrkamp. 
Craig, E. (2007), Genealogies and the State of Nature, in A. Thomas (a cura di), 

Bernard Williams, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 181-200. 
DeRose, K. (1992), Contextualism and Knowledge Attributions, “Philosophy 

and Phenomenological Research” 52, pp. 913-929. 
DeRose, K. (2009), The Case for Contextualism, Oxford, Oxford University 

Press. 
DeRose, K. (2011), Contextualism, Contrastivism, and X-Phi Surveys, “Phi-

losophical studies” 156, pp. 81-110. 
Dogramaci, S. (2012), Reverse Engineering Epistemic Evaluations, “Philos-

ophy and Phenomenological Research” 84, pp. 513-530. 
Ellis, P. D. (2010), The Essential Guide to Effect Sizes: Statistical Power, Meta-

Analysis, and the Interpretation of Research Results, Cambridge, Cam-
bridge University Press. 

Fantl, J., McGrath, M. (2009), Knowledge in an Uncertain World, Oxford, 
Oxford University Press. 

212



Feltz, A., Zarpentine, C. (2010), Do you Know More when it Matters Less?, 
“Philosophical Psychology”, 23, pp. 683-706. 

Fidler, F., Wilcox, J. (2021), Reproducibility of Scientific Results, in E. N. Zalta 
e U. Nodelman (a cura di), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 
2021 Edition). https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/scien-
tific-reproducibility/ 

Francis, K. B., Beaman, P., Hansen, N. (2019), Stakes, Scales, and Skepticism, 
“Ergo, an Open Access Journal of Philosophy” 6, pp. 427-487. 

Fricker, M. (1998), Rational Authority and Social Power: Towards a Truly So-
cial Epistemology, “Proceedings of the Aristotelian Society” n.s., 98, pp. 
159-177. 

Fricker, M. (2007), Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, 
Oxford, Oxford University Press. 

Frigg, R., Hartmann, S. (2012), Models in Science, in E. N. Zalta e U. Nodel-
man (a cura di), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Autumn 2012 
Edition). https://plato.stanford.edu/archives/fall2012/entries/models-
science/. 

Ganson, D. (2007), Evidentialism and Pragmatic Constraints on Outright Be-
lief, “Philosophical Studies” 139, pp. 441-458. 

Gardiner, G. (2015), Teleologies and the Methodology of Epistemology, in D. 
Henderson e J. Greco (a cura di), Epistemic Evaluation: Purposeful Epi-
stemology, Oxford, Oxford University Press, pp. 31-45. 

Gelfert, A. (2011), Steps to an Ecology of Knowledge: Continuity and Change 
in the Genealogy of Knowledge, “Episteme” 8, pp. 67-82. 

Gerken, M. (2015), How to Do Things with Knowledge Ascriptions, “Philos-
ophy and Phenomenological Research” 90, pp. 223-234. 

Goldman, A. I. (2010), Epistemic Relativism and Reasonable Disagreement, 
in R. Feldman e T. Warfield (a cura di), Disagreement, Oxford, Oxford 
University Press, pp. 187-215. 

Greco, J. (2007), The Nature of Ability and the Purpose of Knowledge, “Phi-
losophical Issues” 17, pp. 57-69. 

Hannon, M. (2013), The Practical Origins of Epistemic Contextualism, “Er-
kenntnis” 78, pp. 899-919. 

Hawthorne, J. (2004), Knowledge and Lotteries, Oxford, Oxford University 
Press. 

Hazlett, A. (2010). The Myth of Factive Verbs, “Philosophy and Phenome-
nological Research” 80, pp. 497-522. 

Henderson, D. (2009), Motivated Contextualism, “Philosophical Studies” 
142, pp. 119-131. 

Holton, R. (1997), Some Telling Examples: A Reply to Tsohatzidis, “Journal 
of Pragmatics” 28, pp. 624-628. 

213



Kappel, K. (2010), On Saying that Someone Knows: Themes from Craig, in 
A. Haddock, A. Millar e D. Pritchard (a cura di), Social Epistemology, 
Oxford, Oxford University Press, pp. 69-88. 

Kelp, C. (2011), What’s the Point of “Knowledge” Anyway?, “Episteme” 8, 
pp. 53-66. 

Knobe, J., Nichols, S. (a cura di) (2008), Experimental Philosophy, New York, 
Oxford University Press. 

Knobe, J., Nichols, S. (a cura di) (2014), Experimental Philosophy, vol. 2, 
New York, Oxford University Press. 

Kornblith, H. (2002), Knowledge and its Place in Nature, Oxford, Clarendon 
Press. 

Kornblith, H. (2006), Appeals to Intuition and the Ambitions of Epistemology, 
in S. Hetherington (a cura di), Epistemology Futures, Oxford, Oxford 
University Press, pp. 10-25. 

Kornblith, H. (2007), Naturalism and Intuitions, “Grazer Philosophische 
Studien” 74, pp. 27-49. 

Kornblith, H. (2011), What Should we Care About the Concept of Knowl-
edge?, “Episteme” 8, pp. 38-52. 

Kripke, S. (1980), Naming and Necessity, Harvard, Harvard University Press 
[trad. it. Nome e necessità, Torino, Bollati Boringhieri, 1999]. 

Kusch, M. (2009), Testimony and the Value of Knowledge, in A. Haddock, 
A. Millar e D. Pritchard (a cura di), Epistemic Value, Oxford, Oxford 
University Press, pp. 60-94. 

Kusch, M. (2011), Knowledge and Certainties in the Epistemic State of Nature, 
“Episteme” 8, pp. 6-23. 

Kusch, M. (2013), Naturalized Epistemology and the Genealogy of Knowledge, 
in M. Lenz e A. Waldow (a cura di), Contemporary Perspectives on Early 
Modern Philosophy, Dordrecht, Springer, pp. 87-97. 

Kvanvig, J. L. (2003), The Value of Knowledge and the Pursuit of Understan-
ding, Cambridge, Cambridge University Press. 

Lawlor, K. (2013), Assurance: An Austinian View of Knowledge and Knowl-
edge Claims, Oxford, Oxford University Press. 

Linton, J. (2010), What is Water? The History of a Modern Abstraction, Van-
couver, University of British Columbia Press. 

Ludlow, P. (2005), Contextualism and the New Linguistic Turn in Epistemo-
logy, in G. Preyer e G. Peter (a cura di), Contextualism in Philosophy: 
Knowledge, Meaning, and Truth, Oxford, Oxford University Press, pp. 
11-50. 

MacFarlane, J. (2014), Assessment Sensitivity: Relative Truth and its Appli-
cations, Oxford, Oxford University Press. 

Machery, E. et al. (2017a), The Gettier Intuition from South America to Asia, 
“Journal of the Indian Council of Philosophical Research” 34, pp. 517-541. 

214



Machery, E. et al. (2017b), Gettier across Cultures, “Noûs” 51, pp. 645-664. 
Marraffa, M. (2009), Lo studio empirico delle intuizioni, ovvero perché la fi-

losofia ha bisogno della scienza (e in particolare della psicologia sociale), 
“Sistemi intelligenti” 2, pp. 317-333. 

Marraffa, M. (2011), Esperimenti in filosofia, “Paradigmi” 3, pp. 153-172. 
May, J. et al. (2010), Practical Interests, Relevant Alternatives, and Knowledge 

Attributions: an Empirical Study, “Review of Philosophy and Psychology” 
1, pp. 265-273. 

McGrath, M. (2015), Two Purposes of Knowledge Attribution and the Con-
textualism Debate, in D. Henderson e J. Greco (a cura di), Epistemic 
Evaluation: Purposeful Epistemology, New York, Oxford University Press, 
pp. 138-157. 

McKenna, R. (2013), “Knowledge” Ascriptions, Social Roles and Semantics, 
“Episteme” 10, pp. 335-350. 

McMullin, E. (1985), Galilean Idealization, “Studies in History and Philos-
ophy of Science” Part A 16, pp. 247-273. 

Misak, C. (2016), Cambridge Pragmatism: From Peirce and James to Ramsey 
and Wittgenstein. Oxford, Oxford University Press. 

Nagel, J. (2008), Knowledge Ascriptions and the Psychological Consequences 
of Changing Stakes, “Australasian Journal of Philosophy” 86, pp. 279-294. 

Neta, R. (2006), Epistemology Factualized: New Contractarian Foundations 
for Epistemology, “Synthese” 150, pp. 247-280. 

Nietzsche, F. (1887), Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift [trad. it. 
Genealogia della morale. Uno scritto polemico, Milano, Adelphi, 1984]. 

Nozick, R. (1974), Anarchy, State, and Utopia, Oxford, Blackwell [trad. it. 
Anarchia, stato e utopia, Milano, Il Saggiatore, 2000]. 

Pears, D. F. (1972), What is Knowledge?, London, George Allen and Unwin. 
Pinillos, A. (2012), Knowledge, Experiments and Practical Interests, in J. 

Brown e M. Gerken (a cura di), Knowledge Ascriptions, Oxford, Oxford 
University Press, pp. 192-221. 

Pinillos, A., Simpson, S. (2014), Experimental Evidence Supporting Anti-In-
tellectualism About Knowledge, in Beebe (2014), pp. 9-43. 

Pritchard, D. (2012), Anti-Luck Virtue Epistemology, “Journal of Philos-
ophy” 109, pp. 247-279. 

Putnam, H. (1975), The Meaning of “Meaning”, “Minnesota Studies in the 
Philosophy of Science” 7, pp. 131-193; rist. in Id., Mind, Language and 
Reality: Philosophical Papers Vol. 2, Cambridge, Cambridge University 
Press, pp. 215-271 [trad. it. Il significato di “significato”, in Id., Mente, lin-
guaggio e realtà, Milano, Adelphi, 1987, pp. 239-297]. 

Queloz, M. (2021), The Practical Origins of Ideas: Genealogy as Conceptual 
Reverse-Engineering, Oxford, Oxford University Press. 

Radford, C. (1966), Knowledge: By Examples, “Analysis” 27, pp. 1-11. 

215



Reynolds, S. L. (2002), Testimony, Knowledge, and Epistemic Goals, “Philo-
sophical Studies” 110, pp. 139-161. 

Rose, D. (2015), Belief is Prior to Knowledge, “Episteme” 12, pp. 385-399. 
Rose, D., Schaffer, J. (2013), Knowledge Entails Dispositional Belief, “Philo-

sophical Studies” 166, pp. 19-50. 
Rysiew, P. (2001), The Context-Sensitivity of Knowledge Attributions, “Noûs” 

35, pp. 477-514. 
Rysiew, P. (2012). Epistemic Scorekeeping, in J. Brown e M. Gerken (a cura 

di), Knowledge Ascriptions, Oxford, Oxford University Press, pp. 270-
294. 

Schaffer, J., Knobe, J. (2012), Contrastive Knowledge Surveyed, “Noûs” 46, 
pp. 675-708. 

Sripada, C., Stanley, J. (2012), Empirical Tests of Interest-Relative Invari-
antism, “Episteme” 9, pp. 3-26. 

Stanley, J. (2005), Knowledge and Practical Interests, Oxford: Oxford Uni-
versity Press [trad. it. parziale La conoscenza e gli interessi pratici, in questo 
volume, pp. 61-86]. 

Stich, S. (2013), Do Different Groups have Different Epistemic Intuitions? A 
Reply to Nagel, “Philosophy and Phenomenological Research” 87, pp. 
151-178. 

Sytsma, J., Buckwalter, W. (a cura di) (2016), A Companion to Experimental 
Philosophy, Malden, MA, Wiley Blackwell. 

Turri, J. (2017), Epistemic Contextualism: An Idle Hypothesis, “Australasian 
Journal of Philosophy” 95, pp. 141-156. 

Turri, J., Buckwalter, W. (2017), Descartes’ Schism, Locke’s Reunion: Com-
pleting the Pragmatic Turn in Epistemology, “American Philosophical 
Quarterly” 54, pp. 25-46. 

Weatherson, B. (2005), Can We Do without Pragmatic Encroachment?, “Phi-
losophical Perspectives” 19, pp. 417-443. 

Weinberg, J. M., Nichols, S., Stich, S. (2001), Normativity and Epistemic In-
tuitions, “Philosophical Topics” 29, pp. 429-460. 

Williams, B. (2002), Truth and Truthfulness: An Essay in Genealogy, Prince-
ton, Princeton University Press [trad. it. Genealogia della verità: Storia e 
virtù del dire il vero, Roma, Fazi, 2005]. 

Williams, M. (2015), What’s so Special about Human Knowledge?, “Epi-
steme” 12, pp. 249-268. 

Williamson, T. (2000), Knowledge and Its Limits, Oxford, Oxford University 
Press. 

Wittgenstein, L. (1953). Philosophical Investigations. trad. ingl. di G. E. M. 
Anscombe, Oxford, Blackwell [trad. it. Ricerche Filosofiche, Torino, Ei-
naudi, 2014]. 

216



Parte terza 

A priori e a posteriori 





A priori e a posteriori 
Daniele Sgaravatti 

 
Prima di introdurre i saggi di questa sezione, cercheremo qui di fare un 

quadro della questione trattata che partirà da lontano, e sarà, a causa del-
l’ampiezza del tema, inevitabilmente sommario. Pur essendo in qualche ma-
niera marginale nell’epistemologia contemporanea, quello della conoscenza 
a priori è infatti, si può dire senza timore di esagerazioni, un tema centrale 
della filosofia occidentale. Senza però tentare di riassumere le forme che 
questo concetto prende a partire dall’antichità, notiamo anzitutto che è in 
Kant che il termine “a priori” assume, essenzialmente, il suo significato 
odierno. In Kant, l’a priori è quella conoscenza che viene prima dell’espe-
rienza, e l’a posteriori quella che viene dopo l’esperienza, in un senso però 
che non è puramente temporale. La formula usata comunemente è che la 
conoscenza a priori è indipendente dall’esperienza. La qualifica a priori – o 
a posteriori – si applica poi anche a credenze, giustificazioni, proposizioni, 
verità; non è del tutto pacifico come si colleghino questi usi, ma “indipen-
dente dall’esperienza” (o “dipendente”) rimane una buona, per quanto in 
alcuni casi indiretta, spiegazione del senso di “a priori” (o “a posteriori”).1 
Naturalmente la formula necessita di chiarimenti nelle sue due componenti 
– cosa sia esperienza e cosa sia per la conoscenza o altro essere indipendente 
da essa – e questo è oggetto di dibattito, come testimoniano anche gli scritti 
qua raccolti.  

Mettendo da parte momentaneamente l’interpretazione di tale defini-
zione, vi è comunque ampio spazio per discutere su quali siano le forme di 
conoscenza a cui si applica. La matematica, nel senso più ampio, è un’area 
di conoscenza per certi aspetti centrale, paradigmatica nel senso della cer-

1  Le verità o le proposizioni a priori sono definite indirettamente, come verità o pro-
posizioni che possono essere conosciute, o giustificate, a priori. La giustificazione a priori 
secondo un certo punto di vista è primaria. Sono le ragioni connesse a una certa cono-
scenza (o credenza) che debbono essere indipendenti dall’esperienza perché la cono-
scenza (o credenza) sia a priori. Il punto è però controverso perché la nozione stessa di 
giustificazione, nel senso qua rilevante, è da alcuni ritenuta problematica, o derivata da 
quella di sapere. Senza ovviamente decidere la questione qua, userò primariamente il 
vocabolario di “conoscenza” o “sapere”, che sono sicuramente. termini più centrali sia 
alla tradizione filosofica che all’uso quotidiano. 



tezza e della sistematicità, che è tradizionalmente considerata indipendente 
dall’esperienza. Ma molti filosofi (una tradizione che si può definire “razio-
nalista”) pensano che si possa avere conoscenza indipendente dall’esperienza 
anche di molti aspetti più sostanziali del mondo, quelli, semplificando, og-
getto della metafisica e di parti centrali della fisica. Inoltre, il pensiero filo-
sofico stesso è spesso considerato a priori, e dunque viene messa in gioco 
anche l’immagine che la filosofia ha di sé stessa.  

Vi sono due ulteriori aspetti dell’immagine kantiana che vanno ricordati, 
benché probabilmente non siano nuovi a chi legge queste pagine. Da un lato, 
tutta la conoscenza a priori per Kant è conoscenza di verità universali e ne-
cessarie. La seconda caratteristica, la necessità, sarà particolarmente rilevante 
in quel segue. Dall’altro, essa si divide in due generi, la conoscenza di verità 
sintetiche e quella di verità analitiche. La caratterizzazione kantiana della di-
stinzione analitico/sintetico si articola in termini della struttura soggetto/pre-
dicato; sono analitici quei giudizi nei quali il concetto del predicato è 
contenuto nel concetto del soggetto, sintetici gli altri. Al di là di questa ca-
ratterizzazione in parte insoddisfacente, la distinzione, nel modo in cui è stata 
interpretata prevalentemente, è fra verità che derivano dal significato dei ter-
mini o concetti impiegati, e verità che dipendono da ciò di cui tali termini o 
concetti parlano. Queste distinzioni congiunte permettono a Kant di pro-
porre quella che lui stesso considera una centrale innovazione, la possibilità 
di giudizi sintetici a priori. In questa categoria rientrano principi centrali 
della nostra conoscenza del mondo fisico (“Ogni evento ha una causa”), ma 
anche tutta la matematica. Naturalmente, questo è solo un aspetto del sistema 
kantiano, e ciò che rende possibile la conoscenza sintetica a priori è la “rivo-
luzione copernicana” che mette il soggetto al centro della conoscenza; il 
mondo – almeno quello fenomenico, dunque conoscibile – dipende dalle no-
stre categorie.  

Il rifiuto della possibilità di conoscenza a priori di verità sintetiche è forse 
la più importante convinzione comune ai pensatori che danno vita, nella 
prima metà del XX secolo, al neo-positivismo logico, e più in generale alla 
tradizione della filosofia analitica. Da un lato, le rivoluzioni che avvengono 
in fisica, in particolare la teoria della relatività, sembrano mostrare che non 
esistono aspetti centrali della scienza che non siano rivedibili sulla base, in 
senso lato, dell’esperienza empirica. Dall’altro gli sviluppi della logica for-
male sembrano rendere possibile la riduzione di tutta la matematica alla lo-
gica. Dunque i principi centrali della scienza sono sintetici, ma a posteriori. 
La matematica è a priori, ma analitica. Il senso di “analitico” rilevante qua è 
quello più ampio, ovvero di verità dipendenti unicamente dal significato dei 
termini o concetti in cui si articolano. Vi è dunque, come prima di Kant in 
Hume, un’identificazione della sfera dell’a priori con questo genere di verità. 

220



La possibilità di conoscenza indipendente dall’esperienza è data precisa-
mente dal fatto che, poiché le verità in questione sono in qualche modo co-
stituite dal loro significato, comprenderne il significato può essere sufficiente 
a vedere che non possono essere false. Si ha dunque la fusione, per così dire, 
delle categorie di necessario, analitico e a priori. La natura linguistica o con-
cettuale delle verità coinvolte ne spiega gli aspetti problematici, sia episte-
mologici sia metafisici.  

Gli sviluppi successivi della filosofia analitica sono legati, in alcuni tratti 
centrali, alla crisi di questo modello. Ci sono due modi principali in cui esso 
è stato attaccato. Vi è la critica di Willard Van Orman Quine alla stessa di-
stinzione analitico/sintetico, anzitutto. Questa critica ci porta molto vicino 
al tema dell’a priori, poiché Quine, assumendo che se l’a priori potesse avere 
una caratterizzazione intelligibile sarebbe attraverso la nozione di analiticità, 
e negando l’intelligibilità della stessa nozione di analiticità, respinge ogni di-
stinzione fra a priori e a posteriori. Senza tentare di riassumere qua gli argo-
menti di Quine contro l’analiticità, osserviamo invece l’immagine della 
conoscenza umana che Quine sostituisce a quella che avevamo descritto. 
Non vi è posto in questa immagine per alcuna delle nette dicotomie citate. 
Le nostre credenze sono tutte connesse fra loro da una rete di relazioni infe-
renziali, che, secondo la celebre metafora dello stesso Quine, tocca l’espe-
rienza ai suoi bordi. Gli enunciati tradizionalmente empirici sono quelli 
appunto più vicino ai bordi, ovvero, fuor di metafora, quelli che siamo più 
pronti a rivedere sulla base dell’esperienza. Gli enunciati al centro della rete 
sono invece quelli che siamo portati a tenere fermi sulla base di una vasta 
classe di esperienze. Essi devono la loro plausibilità principalmente al ruolo 
appunto centrale che hanno nella economia del sistema di credenze. Ma la 
distinzione è graduale, e nessun enunciato è immune a considerazioni di en-
trambi i tipi; in linea di principio un enunciato che sembra smentito da 
un’esperienza recalcitrante può essere tenuto fermo per salvaguardare il resto 
del sistema (si dirà che si trattava di un’allucinazione, di un errore di misu-
razione...) e un enunciato centrale, come un assioma della geometria euclidea 
o persino il principio di bivalenza, può almeno in linea di principio essere 
abbandonato sulla base dei risultati delle scienze empiriche.  

Gli argomenti di Quine contro l’analiticità, che abbiamo tralasciato, non 
godono comunque di un consenso universale e neanche, probabilmente, 
maggioritario nel dibattito contemporaneo. Invece quasi universale è il con-
senso attorno all’attacco di Saul Kripke all’identificazione di a priori e ne-
cessario. Entrambe le nozioni sono legittime secondo Kripke. Il suo lavoro 
in logica e filosofia è stato determinante nel riportare in auge una nozione 
metafisica, oggettiva, di necessità (e di possibilità, naturalmente; queste sono 
le nozioni fondamentali del discorso modale) ma egli sostiene che vi sono ve-

221



rità necessarie che scopriamo solamente a posteriori, ad esempio “L’acqua è 
H2O”, o “Espero è Fosforo”. Tali identità, se sono vere, lo sono necessaria-
mente, come ogni asserzione di identità. Una situazione in cui fossero false 
sarebbe una situazione in cui qualcosa non è identico a sé stesso, un’impos-
sibilità logica. D’altra parte, solo empiricamente scopriamo che sono vere di 
fatto, perché solo empiricamente scopriamo che esprimono l’identità di qual-
cosa con sé stesso.2 Il nome di Kripke è legato anche a uno sviluppo della fi-
losofia del linguaggio e della mente che è rilevante in quanto segue, ovvero 
la nascita di una corrente di pensiero esternista, o, per usare il termine di 
Tyler Burge, anti-individualista. L’esternismo sostiene che i fattori che deter-
minano il significato dei termini e dei concetti usati da un individuo non sono 
esauriti dalle proprietà intrinseche dello stesso individuo, siano esse proprietà 
fisiche o fenomenologiche. Al contrario, il significato è determinato in parte 
dalle relazioni dell’individuo con l’ambiente naturale e sociale nel quale si 
sviluppano pensiero e linguaggio.  

Riprendiamo ora più direttamente il tema della distinzione a priori/a po-
steriori. Nella filosofia analitica contemporanea non vi è un consenso sulla 
natura di questa distinzione, né sull’opportunità di usarla. Viene concesso 
generalmente che la giustificazione a priori non è connessa con alcune delle 
caratteristiche che tradizionalmente vi si accostavano, come la certezza della 
credenza così raggiunta, o l’impossibilità di dubitare della proposizione, o 
anche solo con la verità della proposizione stessa. La giustificazione a priori 
non è infallibile, in qualsiasi senso. Allo stato presente delle cose, ad esempio, 
siamo giustificati a credere alla congettura di Goldbach, che ci dice che non 
ci sono numeri pari superiori a due che non siano la somma di due numeri 
primi, sulla base del fatto che è stato finora impossibile trovare dei controe-
sempi, nonostante gli sforzi in questo senso. Ma è concepibile che un tale 
controesempio venga trovato. Nondimeno, assumendo che il ragionamento 
matematico sia complessivamente indipendente dall’esperienza, se siamo giu-
stificati in qualche misura a credere che la congettura sia vera lo siamo a 
priori; e se di fatto è vera (anche se forse non dimostrabile) sappiamo a priori 
che essa è vera. Philip Kitcher, in una serie di lavori (discussi nei saggi qui ri-
pubblicati di Carrie Jenkins e Albert Casullo), ha contestato da un lato la 
coerenza di questa concezione dell’a priori, dall’altro la distanza dalla con-
cezione tradizionale che potrebbe essere così vasta da cambiarne il senso e il 
ruolo. Il problema della coerenza è essenzialmente questo: se è concepibile 
che in futuro il corso delle nostre esperienze ci porti a modificare i nostri 

2  Kripke sostiene anche che vi sono proposizioni contingenti giustificate, e cono-
sciute, a priori. Non entrerò qua nel tema. Si veda Hawthorne (2002) per una discussione 
della questione che si lega alle critiche alla distinzione a priori/a posteriori.

222



schemi concettuali in modi che implicano l’abbandono di una certa tesi, al-
lora la nostra presente accettazione di quella tesi è basata, in parte, sul fatto 
che finora le nostre esperienze non hanno avuto tale effetto. Ne seguirebbe 
che una tesi non può essere conosciuta a priori, se è potenzialmente rivedi-
bile, poiché dipende dall’esperienza. Questa linea di argomentazione è stata 
ampiamente criticata – i saggi di Jenkins e Casullo ne danno conto. Si è di-
stinto fra il fatto che l’esperienza passata non abbia smentito una tesi e quello 
che l’esperienza passata abbia fornito la base, o almeno un’indicazione a fa-
vore della tesi stessa. Per usare un’analogia: dal fatto che lo Stato possa pri-
varmi di qualcosa, non segue immediatamente che il mio diritto di proprietà 
abbia origine nello Stato. La coerenza della nozione è dunque generalmente 
accettata, e lo stesso Kitcher ha in parte ritrattato la sua argomentazione (Kit-
cher 2000), pur non abbandonando lo spirito della sua posizione, e conti-
nuando a sostenere il secondo punto. 

Vi sono dunque molti teorici che continuano a dare un ruolo rilevante 
alla distinzione a priori/a posteriori. Anche fra questi, tuttavia, non vi è ac-
cordo su come la distinzione debba essere caratterizzata. Le prime sezioni 
del saggio di Jenkins danno una utile classificazione delle posizioni in campo. 
Le due principali risorse teoriche a disposizione di chi voglia chiarire la na-
tura dell’a priori sono l’intuizione razionale e l’analiticità. Abbiamo già detto 
in sintesi cosa sia l’analiticità; se le critiche di Quine (e successive, come ve-
dremo) sono messe da parte, essa può fare da fondamento alla conoscenza a 
priori. D’altro lato, potremmo pensare che vi sia una sorta di stato mentale, 
possiamo chiamarlo appunto intuizione, che ci mette in qualche modo in 
contatto con le verità a priori. Questo tipo di stato mentale avrebbe una fun-
zione per le verità astratte e necessarie analoga a quella che ha la percezione 
per le verità concrete e contingenti (tali stati mentali nel dibattito sono anche 
chiamati “sembianze” (seemings), nel senso di stati in cui qualcosa sembra, 
appare essere vero; sotto questo nome sono discussi nel saggio di Haw-
thorne). Fra la fine del secolo scorso e l’inizio di quello presente, l’idea di 
conoscenza a priori ha beneficiato di diverse vigorose difese, in entrambe le 
forme, a opera di filosofi come Paul Boghossian, Christopher Peacocke (più 
vicini a una interpretazione analitica), George Bealer e Laurence BonJour 
(più vicini all’idea di intuizione razionale).  

I saggi raccolti qua testimoniano un momento successivo del dibattito. 
John Hawthorne e Timothy Williamson infatti producono, principalmente 
negli scritti qua raccolti, un attacco alla distinzione a priori/a posteriori che 
presenta interessanti elementi di novità. Tale attacco, infatti, non si basa me-
ramente sulla rivedibilità della giustificazione a priori (data per scontata) né 
semplicemente sul rifiuto della distinzione analitico/sintetico (che pure ha 
un ruolo). La novità sta nel combinare l’esternismo semantico all’analisi epi-

223



stemologica. Si potrebbe anche dire che l’esternismo semantico viene com-
binato all’esternismo epistemologico, benché nel caso di Williamson gli ar-
gomenti che riguardano la distinzione a priori/a posteriori siano 
relativamente indipendenti dalla sua posizione esternista. L’esternismo ri-
guardo alla conoscenza, o alla giustificazione, in parallelo a quello semantico 
sostiene che lo statuto di una credenza – anche una credenza vera – come 
conoscenza, o credenza giustificata, non dipende esclusivamente dagli stati 
interni del soggetto, siano essi intesi fisicamente o fenomenologicamente. 
L’esternismo epistemologico ha ricevuto forte impulso dal dibattito sulla de-
finizione di conoscenza seguito al celebre articolo di Edmund Gettier che 
metteva in crisi la definizione di conoscenza come credenza vera e giustifi-
cata, dove la giustificazione è implicitamente intesa in maniera internista, 
come il possesso di ragioni soggettivamente plausibili. Gettier mostra che vi 
sono casi in cui il soggetto possiede una credenza giustificata in questo senso, 
e la credenza è vera, ma è vera solo accidentalmente. Le posizioni esterniste 
tentano in vari modi di rimediare al problema ponendo come necessarie, se 
non sufficienti, per la conoscenza vari tipi di connessione fra la credenza e i 
fatti in questione. Una di queste condizioni è la sicurezza (safety) della cre-
denza. Una credenza è sicura, nel senso tecnico usato qua, se e solo se non 
vi è un mondo possibile vicino (simile in maniera rilevante) al nostro in cui 
lo stesso metodo o processo che ha prodotto tale credenza ne produce una 
falsa. Detto in maniera più informale, una mia credenza è sicura se non avrei 
potuto facilmente sbagliarmi. Questo tipo di condizione è adatta anche a 
svolgere un ruolo esplicativo nella nostra valutazione di credenze che hanno 
per oggetto verità necessarie. Se tiro a indovinare nel fare una moltiplica-
zione, e fortuitamente ottengo il risultato corretto, la mia credenza è neces-
sariamente vera; ma avrei potuto facilmente sbagliarmi, perché il metodo 
usato avrebbe potuto facilmente produrre una credenza (necessariamente) 
falsa.  

Su questo sfondo, in Apriorità ed esternismo (2007) Hawthorne argomenta 
che la nostra storia passata, e le esperienze percettive che ne fanno parte, 
non possono essere considerate irrilevanti per lo statuto di una credenza del 
tipo che viene tradizionalmente classificato a priori. Se l’esternismo seman-
tico è vero, il contenuto dei nostri pensieri, anzitutto, dipende dalla nostra 
storia passata. Ad esempio, il mio pensiero che “Muhammed Ali è Muham-
med Ali” non sarebbe lo stesso se la catena causale che lega il nome alla per-
sona fosse diversa. Naturalmente potrebbe comunque essere conoscenza, 
anche se riguardasse un’altra persona, essendo un’espressione dell’idea ge-
nerale che ogni cosa è identica a sé stessa. Ma potrei avere un duplicato in-
trinseco che vive in un mondo nel quale Muhammed Ali non esiste (ad 
esempio perché è, a insaputa del mio duplicato, un personaggio immagina-

224



rio). Quel mio duplicato non avrebbe conoscenza di alcuna proposizione, 
almeno secondo una certa concezione del contenuto semantico. Spostando 
l’attenzione dalla singola credenza al processo con il quale è stata formata, 
Hawthorne ci invita a considerare il caso di una persona che fa previsioni 
condizionali basate su leggi della fisica – da lei apprese durante un normale 
processo educativo. Del processo educativo non deve necessariamente avere 
delle memorie specifiche. Ha imparato le leggi della fisica e le richiama alla 
mente quando fa previsioni su quello che succederebbe in determinate cir-
costanze. Dunque, se supponiamo che il processo che porta alle credenze 
condizionali sia limitato temporalmente a poche ore o minuti, non sembra 
che ci sia un contributo dell’esperienza. Se consideriamo invece il processo 
esteso a comprendere anche l’apprendimento tale contributo esiste. In que-
sto caso, il verdetto tradizionale naturalmente è che la conoscenza, se è tale, 
è a posteriori; dunque sembra che dovremmo considerare l’apprendimento 
parte essenziale del processo. Hawthorne però invita poi a paragonare questo 
caso a uno analogo che riguarda principi della matematica anziché leggi della 
fisica. Anche qua, possiamo decidere se considerare l’apprendimento delle 
leggi, avvenuto in circostanze analoghe, come parte del processo che porta 
alla formazione di credenze sulla base dei principi matematici appresi. Se il 
risultato deve essere una conoscenza a priori, dobbiamo scegliere in questo 
caso di escludere dal processo l’apprendimento, al contrario di quanto fatto 
prima. Hawthorne sostiene però che non vi è un motivo di principio per sce-
gliere di delimitare temporalmente il processo in modo diverso nei due casi. 
Va notato che anche qua Hawthorne fa uso di un presupposto basato in parte 
sull’esternismo semantico, ovvero che la comprensione degli enunciati ma-
tematici non è sufficiente per il possesso di una giustificazione per crederli. 
A comprendere un termine, ed enunciati che lo contengono, sono sufficienti 
requisiti piuttosto minimali, in particolare la partecipazione a una pratica 
linguistica nella quale il termine è inserito. Chiaramente qualcuno può com-
prendere l’ultimo teorema di Fermat (anche noto oggi come teorema di Fer-
mat-Wiles) senza avere idea se sia vero (di primo acchito, potrebbe anzi 
sembrare implausibile), e anche senza avere le risorse concettuali per svilup-
parne la dimostrazione. Anche per casi più elementari, si possono trovare 
esempi di teorici (come Hartry Field) che non accettano enunciati come 1 + 
1 = 2, perché non considerano la matematica come letteralmente vera. Na-
turalmente si potrebbe obiettare che questi teorici hanno comunque una giu-
stificazione per credere quegli enunciati, anche se di fatto non li credono, e 
dunque a fortiori non hanno una credenza giustificata o una conoscenza.3 

3  Per approfondire, si veda Williamson (2022) e Boghossian, Williamson (2020).

225



I saggi di Casullo e di Jenkins contengono, fra le altre cose, due risposte 
alle argomentazioni di Hawthorne. In Articolare la distinzione a priori-a po-
steriori (2013) Casullo sostiene che il problema ha a che fare con il ruolo 
della memoria, ma che la più plausibile interpretazione rende il caso delle 
leggi della fisica una conoscenza a posteriori. In una nota, Casullo concede 
però che lo stesso verdetto può applicarsi al caso della matematica. Il sugge-
rimento è che molta della nostra conoscenza matematica, essendo basata in 
senso lato sulla testimonianza, sia a posteriori. Casullo chiede retoricamente: 
«Ma come può questo avvalorare l’affermazione che la distinzione a priori-
a posteriori non è significativa?». Una possibile risposta è che la matematica 
viene considerata un esempio centrale e paradigmatico della conoscenza a 
priori, e non è chiaro come la distinzione possa mantenere il proprio ruolo 
teorico se viene meno questo esempio. Jenkins, d’altro lato, in Conoscenza a 
priori: dibattiti e sviluppi (2008) contesta a Hawthorne la scelta di usare la 
sicurezza come nozione teorica centrale della propria analisi, e suggerisce 
che tutti o quasi i dubbi di Hawthorne sulla distinzione a priori/a posteriori 
nascano da questa scelta. L’alternativa raccomandata da Jenkins è concepire 
il problema nei termini di ciò che fonda (grounds) la credenza. Il fondamento 
della credenza, secondo Jenkins, è chiaramente diverso nel caso delle cre-
denze basate sulle leggi della fisica rispetto al caso delle credenze basato sui 
principi matematici, includendo naturalmente le esperienze legate all’appren-
dimento nel primo ma non nel secondo caso.4 

Il saggio di Jenkins presenta due altre interessanti opzioni teoriche ri-
guardo alla conoscenza a priori, che tentano di superare gli approcci basati 
sull’analiticità o sull’intuizione razionale, ma che qua possono essere solo ac-
cennate. Da un lato discute la proposta di Field che unisce la nozione di 
titolo (entitlement), in un senso quantomeno affine a quello usato da Wright 
(2004), a una forma di espressivismo. Secondo tale prospettiva, almeno alcuni 
principi centrali della logica e della matematica non hanno bisogno di ragioni 
a loro favore per essere accettati giustificatamente. Questo perché la loro ac-
cettazione corrisponde non alla credenza in un certo tipo di fatti, ma alla de-
cisione di adottare un certo tipo di pratica inferenziale e concettuale. Nel 
chiamare tali principi a priori, segnaliamo questo tipo di adesione a essi. L’al-
tra proposta è quella della stessa Jenkins, che sostiene che la conoscenza a 
priori deriva sì dall’analisi dei nostri concetti, avvicinandosi sotto questo 
aspetto ai difensori dell’analiticità, ma che i nostri concetti sono a loro volta 
“fondati” in un certo modo sull’esperienza, il che spiegherebbe l’affidabilità 
dell’intera procedura. La proposta di Jenkins viene discussa criticamente nel 
saggio di Casullo.  

4  Si veda Sgaravatti (2017, pp. 141-145) per una critica a questo approccio.

226



Come accennato sopra, la posizione di Hawthorne ha forti affinità con 
quella di Williamson. Nel primo dei due contributi presentati qui, Contro-
fattuali, immaginazione e a priori, tratto dalla seconda edizione del volume 
The Philosophy of Philosophy (La filosofia della filosofia, 2021), Williamson 
presenta dei dubbi sulla distinzione a priori/a posteriori nel contesto di una 
discussione dell’epistemologia della modalità. Nel capitolo del libro del quale 
viene qua presentato un estratto Williamson sostiene che la nostra cono-
scenza di ciò che è necessario o possibile è, o può essere, ottenuta attraverso 
la capacità di valutare condizionali controfattuali. La connessione con ne-
cessità e possibilità non è per noi rilevante in questo contesto. Williamson 
indaga dunque il modo stesso in cui valutiamo un condizionale controfat-
tuale. La sua ipotesi è che in questa attività vi sia un importante contributo 
dell’immaginazione. Per usare il suo esempio, prendiamo un condizionale 
come “Se il cespuglio non fosse stato là, la roccia sarebbe caduta nel lago”. 
Il modo in cui lo valutiamo è supponendo una situazione in cui l’antecedente 
è vero (il cespuglio non c’è) e immaginandone le conseguenze. Se riusciamo 
a immaginare il conseguente falso in quella situazione, il condizionale stesso 
viene giudicato falso. 

Il processo di immaginare qualcosa, non in maniera slegata dalla realtà, 
come in un puro atto creativo, ma con lo scopo di rappresentare corretta-
mente lo sviluppo di una situazione possibile, è chiaramente in alcuni casi 
influenzato dalle nostre esperienze passate. In molti di questi casi, sostiene 
tuttavia Williamson, l’influenza dell’esperienza è molto diversa da quella che 
essa ha quando formiamo direttamente una credenza sulla base della perce-
zione, o anche quando generalizziamo a partire dalle esperienze passate. In 
tali casi, l’esperienza forma la nostra abilità nell’impiegare i concetti rilevanti. 
L’esistenza di questo genere di ruolo per l’esperienza, sostiene ancora Wil-
liamson, mette in crisi la distinzione a priori/a posteriori. Infatti, a partire da 
Kant, i teorici hanno riconosciuto che, almeno tipicamente, l’esperienza può 
essere necessaria per la conoscenza a priori in un ruolo ausiliario, ovvero per 
permettere l’acquisizione dei concetti. Ad esempio, il concetto di triangolo 
viene acquisito, tipicamente, attraverso la vista, e la parola corrispondente 
attraverso l’udito, ma questo non impedirebbe che sia a priori la nostra co-
noscenza del fatto che ogni triangolo ha tre lati. Questo ruolo, detto tecni-
camente “abilitante” (enabling), va distinto da quello che ha l’esperienza 
quando è il fondamento di credenze percettive o di credenze che generaliz-
zano sulla base di varie esperienze passate; questo secondo ruolo è detto 
“probatorio” (evidential), come nella mia conoscenza che c’è un triangolo 
disegnato sulla lavagna adesso di fronte di me. 

Ora, secondo Williamson, quando l’esperienza forma la nostra abilità 
nell’uso dei concetti, svolge un ruolo che non corrisponde esattamente né al 

227



primo né al secondo di quelli tradizionalmente riconosciuti. Questo è pro-
blematico per due motivi; uno riguarda l’estensione della distinzione, l’altro 
il suo valore teorico. Il primo punto riguarda la scelta che si pone rispetto al 
ruolo dell’esperienza nel dar forma alle nostre abilità concettuali – chiamia-
molo il ruolo “formativo”. Se il ruolo formativo è compatibile con la cono-
scenza a priori, allora l’area della conoscenza a priori sarà molto più ampia 
di quanto tradizionalmente pensato, in campi assai diversi. Se invece il ruolo 
formativo dell’esperienza è incompatibile con la conoscenza a priori, allora 
avremo molta meno conoscenza a priori di quanto si sia tradizionalmente 
pensato, e forse nessuna. Il secondo punto riguarda non la coerenza o l’esten-
sione della distinzione, ma la sua importanza. Sia Hawthorne che Williamson 
sostengono che, nella misura in cui si può coerentemente articolare, la di-
stinzione a priori/a posteriori non è fruttuosa dal punto di vista teorico. A 
volte questo punto è espresso dicendo che la distinzione non coglie delle ca-
tegorie “naturali” nella nostra vita epistemica. Al punto è dedicato il secondo 
contributo di Williamson qua raccolto, Quanto è profonda la distinzione tra 
conoscenza a priori e conoscenza a posteriori? (2013). In questo saggio, Wil-
liamson si dedica a una approfondita analisi di diversi casi di conoscenza nei 
quali il soggetto fa uso dell’immaginazione, alcuni tradizionalmente classifi-
cati a priori e altri tradizionalmente classificati a posteriori, argomentando 
che le somiglianze fra i casi sono maggiori e più interessanti delle differenze. 
Un aspetto di tale conclusione discusso nel saggio, ma poco apprezzato dai 
critici, è che la categoria di a posteriori diviene altrettanto problematica e 
superficiale di quella di a priori, motivo per cui viene rifiutata l’affermazione, 
avanzata da alcuni autori nella tradizione quiniana, che, rifiutando la distin-
zione a priori/a posteriori, si possa concludere che tutta la conoscenza sia 
empirica. 

Per approfondire 

I classici saggi di Quine sulla distinzione analitico/sintetico sono Quine 
(1936), (1951) e (1960). Il necessario a posteriori è introdotto in Kripke 
(1980). Altri testi cruciali dello sviluppo dell’esternismo semantico sono Put-
nam (1975) e Burge (1979). Sull’esternismo epistemologico, si vedano i saggi 
in Calabi et al. (2015). Due utili raccolte di saggi sull’a priori sono Boghos-
sian, Peacocke (2000), e Casullo, Thurow (2013) (da quest’ultima sono tratti 
anche due dei saggi tradotti qua). BonJour (1998) è un’approfondita difesa 
dell’idea di intuizione razionale. Bengson (2015) è un saggio recente nella 
stessa tradizione. Per approfondire la posizione di Williamson si può vedere 
Williamson (2021), la seconda edizione del libro del 2007 che contiene nu-

228



merose risposte a varie critiche (particolarmente interessante la sezione sul 
naturalismo) e Boghossian, Williamson (2020), un libro che consiste in una 
serie di saggi in cui i due autori sostengono punti di vista contrapposti. Infine, 
mi permetto di rimandare a Sgaravatti (2017) e (2020). 

229





















































Controfattuali, immaginazione e a priori 
(Estratto da The Philosophy of Philosophy, II ed., Oxford, Wiley Blackwell, 
2021, pp. 167-171) 

Timothy Williamson 
 

Cosa implica l’ipotizzata assimilazione della modalità ai condizionali con-
trofattuali riguardo allo status dei giudizi modali come conoscibili a priori o 
solo a posteriori? 

Alcuni condizionali controfattuali sembrano paradigmi di conoscibilità a 
priori: ad esempio (7) [Se dodici persone fossero venute alla festa, più di un-
dici persone sarebbero venute alla festa], il cui conseguente è una diretta 
conseguenza deduttiva del suo antecedente. Altri sembrano paradigmi di ciò 
che può essere conosciuto solo a posteriori: ad esempio, che se avessi cercato 
nella mia tasca cinque minuti fa, avrei trovato una moneta. Ma questi sono 
casi facili.  

Le discussioni standard dell’a priori distinguono fra due ruoli che l’espe-
rienza svolge nella cognizione, uno probatorio (evidential) e uno abilitante 
(enabling). Si ritiene che l’esperienza svolga un ruolo probatorio nella mia 
conoscenza visiva che questa camicia è verde, ma un ruolo solamente abili-
tante nella mia conoscenza che tutte le cose verdi sono colorate: ne ho avuto 
bisogno solo per acquisire i concetti verde e colorato, senza i quali non potrei 
neanche sollevare la questione se tutte le cose verdi siano colorate. Si sup-
pone che il sapere a priori sia incompatibile con un ruolo probatorio del-
l’esperienza, o almeno con un ruolo probatorio dell’esperienza dei sensi, così 
che la mia conoscenza che questa camicia è verde non è a priori. D’altro 
canto, si suppone che il sapere a priori sia compatibile con un ruolo abilitante 
dell’esperienza, così che la mia conoscenza che tutte le cose verdi sono colo-
rate può ancora essere a priori. Tuttavia, nella nostra conoscenza dei contro-
fattuali basata sull’immaginazione, l’esperienza sensibile può avere un ruolo 
che non è né strettamente probatorio né puramente abilitante. Infatti, pur 
non sopravvivendo come parte della totalità delle nostre prove, essa può pla-
smare le nostre consuetudini di immaginazione e di giudizio in modi cha 
vanno ben oltre un ruolo puramente abilitante.  

Vediamo un esempio. Acquisisco le parole “pollice” e “centimetro” indi-
pendentemente l’una dall’altra. Attraverso l’esperienza dei sensi, imparo a 
formulare con discreta affidabilità dei giudizi a occhio nudo sulle distanze 
in pollici o in centimetri. Quando le cose vanno bene, tali giudizi costitui-
scono conoscenza: conoscenza a posteriori, naturalmente. Per esempio, so a 



posteriori che due segni di fronte a me sono al massimo a due pollici di di-
stanza. Ora impiego la medesima facoltà offline per formulare un giudizio 
controfattuale: 

(25) Se due segni fossero stati distanti nove pollici, sarebbero stati distanti 
almeno diciannove centimetri. 

Nel giudicare (25), non uso un rapporto di conversione dei pollici in cen-
timetri per fare un calcolo. Nell’esempio non conosco alcun rapporto di que-
sto tipo. Piuttosto, immagino visivamente due segni a nove pollici di distanza, 
e uso la mia capacità di giudicare visivamente offline le distanze in centimetri 
per giudicare, sotto la supposizione controfattuale, che essi sono distanti al-
meno diciannove centimetri. Con questo ampio margine d’errore, il mio giu-
dizio è affidabile. Quindi conosco (25). Lo so a priori o a posteriori? 
L’esperienza dei sensi non svolge alcun ruolo direttamente probatorio nel 
mio giudizio. Non richiamo consciamente o inconsciamente ricordi di di-
stanze incontrate nella percezione, né deduco (25) da premesse generali che 
abbia ricavato induttivamente o abduttivamente dall’esperienza: nel §3 sono 
stati notati gli ostacoli all’assimilazione di tali schemi di giudizio controfat-
tuale all’uso di premesse generali. Ciò nonostante, il ruolo causale dell’espe-
rienza sensibile passata nel mio giudizio di (25) va molto al di là 
dell’abilitarmi ad afferrate i concetti pertinenti a (25); la debolezza delle con-
dizioni per il possesso dei concetti è stata notata nel capitolo precedente. 
Qualcuno potrebbe facilmente avere le esperienze sensibili sufficienti a ca-
pire (25) senza essere sufficientemente affidabile nei propri giudizi sulle di-
stanze da conoscere (25). Né il ruolo dell’esperienza passata nel giudizio di 
(25) è meramente abilitante in qualche altra maniera, per esempio metten-
domi in contatto con un argomento logico per (25). È implicato più diretta-
mente di così. Se la mia credenza in (25) costituisca conoscenza dipende in 
ampia misura dall’accuratezza dell’informazione empirica sulle lunghezze (in 
ciascuna unità) sulla quale ho fatto affidamento quando ho calibrato i miei 
giudizi di lunghezza (in ciascuna unità). Conosco (25) solo se la mia applica-
zione offline dei concetti di pollice e centimetro è stata fatta con abilità suf-
ficiente. Se io sia giustificato nel credere (25) dipende, analogamente, da 
quanto sono abile nel formulare tali giudizi. Il mio possesso delle abilità ap-
propriate dipende costitutivamente, non solo causalmente, dall’esperienza 
passata per la calibrazione dei miei giudizi di lunghezza in quelle unità. Se la 
calibrazione è corretta per un caso fortuito, a dispetto di considerevoli errori 

256



nelle mie credenze passate pertinenti sulla lunghezza, mi manca l’abilità ri-
chiesta.1 

Se conoscessimo i condizionali controfattuali sulla base di inferenze pu-
ramente a priori dall’antecedente e altre premesse di sfondo alla conclusione, 
la nostra conoscenza potrebbe contare come a priori se conoscessimo a priori 
tutte le premesse di sfondo, e altrimenti a posteriori. Tuttavia, è stato argo-
mentato sopra che se il processo è inferenziale, le inferenze pertinenti sono 
esse stesse esattamente di quel tipo per cui l’esperienza passata svolge un 
ruolo che non è né puramente abilitante né strettamente probatorio, cosicché 
la visione inferenziale non risolve la questione.  

Supponiamo di classificare la mia conoscenza di (25) nelle circostanze im-
maginate come a priori, poiché l’esperienza sensibile non vi svolge alcun 
ruolo strettamente probatorio: magari insistiamo a considerare il ruolo di 
tale esperienza nella mia conoscenza di (25) come abilitante. Il rischio è allora 
che davvero troppe cose contino come a priori. Esperienze a lungo dimen-
ticate possono dar forma in molti modi al mio giudizio senza svolgere un 
ruolo direttamente probatorio, per esempio calibrando la mia abilità nell’ap-
plicazione dei concetti e condizionandomi entro schemi di aspettative che 
sono richiamati nella mia valutazione dei condizionali controfattuali ordinari. 
Il modo in cui conosciamo (25) potrebbe risultare molto simile al modo in 
cui molti di noi conoscono (26): 

(26) Se due segni fossero stati distanti nove pollici, sarebbero stati più di-
stanti delle zampe anteriori e posteriori di una formica. 

L’esperienza sensibile non svolge necessariamente un ruolo direttamente 
probatorio nella conoscenza di (26). Si può conoscere (26) senza ricordare 
alcuna occasione in cui si sia percepita una formica, e senza aver ricevuto al-
cuna testimonianza riguardo alle dimensioni delle formiche. È sufficiente 
l’abilità di immaginare accuratamente come apparirebbe una formica accanto 
a due segni distanti nove pollici. Certamente (25) è necessaria e (26) contin-
gente. Ma questa differenza metafisica non implica alcuna differenza episte-
mologica fra il modo in cui conosciamo (25) e il modo in cui conosciamo 
(26). Non giustifica la tesi che (25) sia conosciuta a priori e (26) a posteriori. 
E tuttavia usualmente non si suppone che (26) sia conosciuta o anche solo 
conoscibile a priori.  

Supponiamo, d’altro lato, di classificare la mia conoscenza di (25) come 
a posteriori, poiché l’esperienza sensibile vi svolge un ruolo più che mera-
mente abilitante: magari insistiamo a considerare il ruolo dell’esperienza sen-

1  Yablo (2002) ha una discussione correlata riguardo al concetto ovale. 

257



sibile nella conoscenza di (25) come probatorio. Il rischio è allora che lo 
stesso verdetto si applichi anche a molti giudizi modali filosoficamente si-
gnificativi. L’assunzione che siano conosciuti o anche solo conoscibili a priori 
risulterà minata. Naturalmente, Kripke ha fornito argomenti molto forti a 
favore di una categoria di verità necessarie conoscibili solo a posteriori, come 
“L’oro è l’elemento dal numero atomico 79”; “È necessario che l’oro sia l’ele-
mento dal numero atomico 79” sarebbe allora anch’essa conoscibile solo a 
posteriori. La presente proposta intende avere una portata molto più ampia. 
Per esempio: 

(27) È necessario che chiunque sa qualcosa lo creda. 
(28) Se Mary sapesse che sta piovendo, crederebbe che sta piovendo. 
(29) Chiunque sapesse qualcosa lo credeva. 

Benché (28) non sia generale e (29) non sia modale, il nostro modo di co-
noscerle è simile al nostro modo di conoscere (27); non apprendiamo (28) 
analizzando la psicologia individuale di Mary o (29) per induzione enume-
rativa. La conoscenza di verità quali (27)-(29) è usualmente considerata a 
priori, anche da coloro che accettano la categoria del necessario a posteriori. 
Le esperienze attraverso cui abbiamo appreso a distinguere nella pratica fra 
credenza e non-credenza e fra conoscenza e ignoranza non svolgono un ruolo 
strettamente probatorio nella nostra conoscenza di (27)-(29). Tuttavia il loro 
ruolo può essere più che puramente abilitante. Molti filosofi, parlanti nativi 
della lingua inglese, hanno negato (27) (Shope 1983, pp. 171-192, presenta 
una rassegna critica). Costoro non vengono solitamente, o plausibilmente, 
accusati di non capire le parole “sapere” e “credere”. Perché le sottili diffe-
renze fra due corsi di esperienze, ciascuno dei quali è bastato per arrivare a 
comprendere “sapere” e “credere”, non dovrebbero produrre delle diffe-
renze nel modo in cui sono processati i casi in esame, almeno quanto basta 
a far pendere dei giudizi onesti in direzioni opposte? Se a qualcuno sia di-
sponibile la conoscenza di (27)-(29) può quindi dipendere in ampia misura 
dalle circostanze personali. Tali differenze individuali nella abilità con cui 
vengono applicati i concetti dipendono costitutivamente, non solo causal-
mente, dall’esperienza passata, poiché l’abilità di una prestazione dipende 
costitutivamente dalle sue origini causali. 

Analogamente, l’esperienza passata delle proprietà spaziali e temporali 
potrebbe svolgere nella “intuizione” matematica abile un ruolo che non è 
direttamente probatorio, ma va molto al di là di ciò che è necessario per ac-
quisire i concetti matematici pertinenti. Tale ruolo potrebbe essere più che 
euristico, riguardando il contesto della giustificazione oltre che quello della 
scoperta. Persino le abilità combinatorie richieste per valutare con compe-

258



tenza gli assiomi standard della teoria degli insiemi potrebbero coinvolgere 
l’applicazione offline di abilità percettive e motorie, la cui capacità di gene-
rare conoscenza dipende costitutivamente dal loro affinamento attraverso 
esperienze passate che non svolgono alcun ruolo probatorio nella valutazione 
degli assiomi.  

Se l’immagine che è stata presentata è sulla giusta strada, dobbiamo con-
cludere che la conoscenza modale è a posteriori? La risposta è no, se ciò la-
scia pensare che (27)-(29) siano conclusioni induttive o abduttive ottenute a 
partire da dati percettivi. In tali casi, la domanda “A priori o a posteriori?” 
è troppo grossolana per avere una qualche utilità epistemologica. Il punto 
non è che non possiamo tracciare da qualche parte una linea, con i paradigmi 
tradizionali dell’apriori da un lato e i paradigmi tradizionali dell’a posteriori 
dall’altro. Possiamo farlo senz’altro; il punto è che l’operazione produce 
scarsa comprensione. La distinzione è abbastanza utile per una prima de-
scrizione approssimativa dei fenomeni epistemici; è fuori luogo in un’analisi 
teorica più approfondita, poiché nasconde schemi epistemici più significativi. 
Potremmo riconoscere una vasta categoria di conoscenza da poltrona, nel 
senso di una conoscenza nella quale l’esperienza non svolge un ruolo stret-
tamente probatorio, ricordando al tempo stesso che tale conoscenza può non 
adattarsi allo stereotipo dell’a priori, perché il contributo dell’esperienza è 
stato molto più che abilitante. Non dovremmo rimanere sorpresi, ad esem-
pio, se risultassimo avere conoscenza da poltrona di verità sull’ambiente 
esterno.2 * 

2  Questo problema per la distinzione a priori/a posteriori inficia quegli argomenti 
per l’incompatibilità dell’esternismo semantico con l’accesso privilegiato ai nostri stati 
mentali che fanno appello alla presunta assurdità di una conoscenza a priori di caratte-
ristiche contingenti dell’ambiente esterno (McKinsey 1991). Rende inoltre problematici 
i tentativi di spiegare la prima dimensione delle semantiche bidimensionali in termini di 
conoscibilità a priori, come in Chalmers (2006). Parlare di riflessione razionale anziché 
di a priori non aiuta, poiché solleva questioni analoghe.

*  Edizione originale: Timothy Williamson, The Philosophy of Philosophy, II ed., Ox-
ford, Wiley Blackwell, 2021, pp. 167-171. © 2022 John Wiley & Sons Ltd. All rights re-
served. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or 
transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, record-
ing or otherwise, except as permitted by law. Traduzione italiana di Daniele Sgaravatti.

259





Conoscenza a priori: dibattiti e sviluppi 
Carrie S. Jenkins 

 
Invece di tentare di tracciare, nello spazio a mia disposizione, una pano-

ramica esaustiva, mi limiterò a individuare alcuni dibattiti recenti sull’a priori, 
collocati su uno sfondo (necessariamente piuttosto approssimativo) di posi-
zioni classiche, con l’intento di mostrare come queste nuove proposte do-
vrebbero dissolvere i problemi sollevati dalle posizioni classiche o farci fare 
dei progressi rispetto a essi. Inizierò con alcune questioni di definizione e di 
chiarificazione nel §1, poi nel §2 descriverò una gamma di posizioni classiche, 
tra cui alcune declinazioni più recenti delle stesse. Il §3 si concentrerà sul 
valutativismo (evaluativism), una alternativa radicale alle prospettive classi-
che. Nel §4 presenterò la mia teoria dell’a priori preferita, mostrando come 
si proponga di risolvere le difficoltà incontrate dalle posizioni classiche senza 
compiere un passo radicale come quello dei valutativisti. Per concludere, nel 
§5 discuterò due preoccupazioni riguardanti l’utilità della distinzione a 
priori/a posteriori. 

1. Definizioni, chiarificazioni 

Sono state offerte molte definizioni diverse dell’a priori. Un tema unifi-
cante è l’indipendenza dalle prove empiriche – ossia dalle prove derivanti 
dall’esperienza sensibile – ma ci sono molti modi di comprendere questa no-
zione di indipendenza e la sua importanza per l’apriorità. In questo articolo 
toccherò solo alcuni dei punti decisivi. (Questi e diversi altri punti sono di-
scussi in dettaglio da Casullo (2003, Parte 1)). La prima questione è se ci si 
debba focalizzare sulla conoscenza a priori o sulla giustificazione a priori. In 
questa sede parlerò perlopiù di conoscenza, anche se credo che le due no-
zioni siano strettamente connesse: la conoscenza a priori è conoscenza la cui 
giustificazione è indipendente dalle prove empiriche.1 In secondo luogo, oc-
corre chiedersi in cosa consista, esattamente, l’“indipendenza” dalle prove 
empiriche. È sufficiente che la credenza non sia giustificata in un modo che 

1  Qualcuno potrebbe negare questa affermazione, ritenendo per esempio che le pro-
posizioni conosciute a priori non ammettano né richiedano alcuna giustificazione.



faccia appello alle prove empiriche, oppure è necessario anche che il suo sta-
tus epistemico non possa essere invalidato dalle prove empiriche? In terzo 
luogo, dovrebbe esserci una qualche condizione positiva sull’apriorità, in ag-
giunta alla condizione negativa (che non vi sia alcuna dipendenza dalle prove 
empiriche)? 

Un elemento importante dello sfondo è costituito dal fatto che i dibattiti 
moderni sull’a priori traggono una parte consistente della loro ispirazione e 
terminologia dall’introduzione alla Critica della ragion pura di Kant. Anche 
se discussioni precedenti di questioni affini sono rinvenibili in Locke e 
Hume, si può sostenere che è l’analisi kantiana a informare il dibattito mo-
derno, se non altro per il fatto che è stata trattata come tale dai filosofi delle 
generazioni successive. 

Detto ciò, concentriamoci sulla seconda delle tre domande menzionate 
qui sopra. Una condizione di non-invalidabilità empirica è difesa da Philip 
Kitcher (1980; 1983). Hartry Field (2005) ritiene anch’egli che questa con-
dizione debba far parte di ogni nozione non banale di apriorità. Tra coloro 
che negano che un tale requisito faccia parte della concezione (centrale, tra-
dizionale) dell’a priori vi sono Paul Boghossian, Christopher Peacocke e Al-
bert Casullo. 

La ragione per cui Kitcher impone la condizione di non-invalidabilità 
sulla conoscenza a priori è che la non-invalidabilità empirica è necessaria per 
l’indipendenza, nel senso inteso da Kant, dalle prove empiriche. Sono pro-
pensa a concordare con Casullo (§2.2) sul fatto che le osservazioni kantiane 
sulla “indipendenza” non sono sufficienti per determinare se ciò che Kant 
aveva in mente implicava tale non-invalidabilità oppure no. D’altra parte, 
una buona ragione per dubitare dell’interesse di una concezione implicante 
la non-invalidabilità è che è fin troppo semplice mostrare che, in base a tale 
concezione, non esiste nessuna conoscenza a priori. Persino i presunti casi 
centrali di conoscenza a priori – ad esempio, la conoscenza matematica – 
sono, come ben sappiamo, invalidabili dalle prove empiriche. Per quanto 
buone siano le tue intuizioni, analisi concettuali, dimostrazioni o deduzioni, 
se tutti gli esperti matematici ti dicono che hai commesso un errore sottile 
ma cruciale, la tua giustificazione è (e deve essere) invalidata. Pertanto, se 
c’è qualcosa di interessante da discutere riguardo all’affermazione che la ma-
tematica è a priori, la nozione di apriorità in gioco non può includere un re-
quisito di non-invalidabilità empirica. 

La ragione per cui Field pensa che una condizione di non-invalidabilità 
sia necessaria per rendere interessante l’apriorità è che ritiene che abbiamo 
titolo ad avere alcune credenze “di default” – senza giustificazione – e che 
queste varranno come casi “banali” di titoli a priori se l’apriorità richiede 
soltanto che non siano giustificate facendo affidamento su prove empiriche. 

262



Parlerò più in dettaglio dei titoli di default nel §4; per adesso, mi sia concesso 
di osservare soltanto come la possibilità di questi casi “banali” di a priori sia 
estremamente interessante da un punto di vista epistemologico e allo stesso 
tempo strettamente connessa a una delle principali tradizioni di pensiero 
sull’a priori, che tratterò nel §3. Pertanto, la possibilità di questi casi “banali” 
non inficia l’interesse per l’a priori-senza-non-invalidabilità e non implica 
nemmeno che essa non sia la nozione tradizionale (o una delle nozioni tra-
dizionali) di a priori. Inoltre, se si volesse, si potrebbe accogliere l’osserva-
zione di Field in maniera molto più conservatrice, affermando che la 
conoscenza a priori è conoscenza nei casi in cui abbiamo una giustificazione 
che non fa affidamento su prove empiriche anziché semplicemente che è co-
noscenza che non ha una giustificazione che fa affidamento su prove empi-
riche. 

Il terzo chiarimento concerne la questione se vi debba essere una condi-
zione aggiuntiva, positiva, sulla conoscenza a priori. Panayot Butcharov, Lau-
rence BonJour e George Bealer (1996; 1999) impongono tutti delle 
condizioni positive. Bealer, per esempio, suggerisce che la conoscenza a priori 
è conoscenza ottenuta facendo affidamento sull’intuizione, o sulle sembianze 
intellettive (intellectual seemings). BonJour ritiene che sia affidamento sul-
l’intuizione razionale. La principale ragione per cui sono meno interessata a 
queste concezioni positive dell’a priori è che, ancora una volta, è fin troppo 
facile liquidarle esprimendo semplicemente la propria sfiducia nei confronti 
della particolare fonte positiva di giustificazione postulata (come fa Haw-
thorne nel §3 di Apriorità ed esternismo). Molti filosofi sostengono una qual-
che varietà di naturalismo – la prospettiva secondo cui la visione del mondo 
scientifica è generalmente corretta e non esiste niente di sovrannaturale. È 
probabile che tali filosofi guarderanno con sospetto fonti di conoscenza po-
stulate da filosofi riguardo alle quali non abbiamo alcuna comprensione 
scientifica comparabile (per esempio) alla nostra comprensione scientifica 
di come la visione o il tatto ci possano fornire informazioni sul mondo. 

2. Il problema dello schema a tre stadi e tre risposte classiche 

Una spiegazione soddisfacente di come acquisiamo conoscenza del 
mondo indipendente dalla mente attorno a noi tende a essere costituita da 
tre fasi: una fase di input nella quale il mondo agisce sui nostri processi men-
tali, una fase processuale in cui le nostre menti elaborano tale effetto, e infine 
una fase di formazione della credenza. Lo schema a tre stadi è ben esempli-
ficato dalla seguente spiegazione, semplice, naturale ed essenziale, della co-
noscenza visiva. Quando acquisiamo conoscenza visiva, la fase di input 

263



consiste nell’effetto del mondo esterno sui nostri occhi e di conseguenza sulla 
corteccia visiva. Nella seconda fase hanno luogo dei processi di elaborazione 
mentale che conducono, nella terza, alla formazione di una credenza sul 
mondo visibile. La conoscenza ottenuta tramite l’impiego di altre modalità 
sensoriali può essere pensata in modo analogo. Siamo abituati a ritenere che 
le fasi di input costituiscano una parte integrante dell’epistemologia in quegli 
ambiti a proposito dei quali tendiamo a difendere una posizione realista:2 
per esempio, il mondo visibile intorno a noi. 

Una questione cruciale per coloro che desiderano ammettere l’esistenza 
della conoscenza a priori è che non sembra coinvolgere alcuna fase di input. 
In essa non c’è alcun tipo di input sensoriale ordinario, e i filosofi tendono 
a guardare con scetticismo all’idea che potrebbe esserci un input di altro tipo 
(attraverso l’intuizione razionale o qualche altra facoltà analoga). Le teorie 
classiche dell’a priori possono essere convenientemente classificate in base 
al modo in cui reagiscono a questo problema. 

In primo luogo, c’è l’opzione di asserire che per la conoscenza a priori 
non è necessaria nessuna fase di input. Abbiamo qui due sotto-opzioni: si 
può affermare che le materie conoscibili a priori dipendono dalla mente o 
dal linguaggio, sicché per conoscerle è sufficiente un qualche tipo di auto-
esame. A. J. Ayer, Rudolf Carnap e Kant appartengono a questa categoria. 

In alternativa, si può affermare che tali materie, o forse la conoscenza che 
ne abbiamo, sono in qualche modo banali. Il Tractatus di Wittgenstein (1922) 
ha stabilito un precedente per l’affermazione che le proposizioni necessaria-
mente vere – che sono tradizionalmente una fonte assai feconda di proposi-
zioni conoscibili a priori – sono in qualche modo banali (Wittgenstein dice 
in effetti che sono prive di senso), poiché non riescono a tracciare una divi-
sione delle possibilità che risulti non-vuota da entrambi i lati. Non è molto 
chiaro (almeno per me) come la banalità, di per sé, possa rendere non pro-
blematica la conoscenza a priori senza fase di input di tali proposizioni; forse 
si potrebbe argomentare che la conoscenza è qualcosa di difficile, che ri-
chiede un input, solo quando la proposizione conosciuta è significativa. 

Robert Stalnaker, sviluppando questa tradizione, considera le credenze 
nelle verità necessarie come banali; questa è una conseguenza della sua teoria 
del contenuto degli atteggiamenti proposizionali, secondo cui ciascuno crede 
ogni proposizione necessariamente vera. Ai fini dell’epistemologia, è però 
più significativo il fatto che David Lewis rende banale la conoscenza delle ve-
rità necessarie. Lewis sostiene che «S sa che P se e solo se si dà il caso che P 
in ogni possibilità lasciata non eliminata dalle prove di S – pss! – eccetto per 

2  Quando parlo di “realismo” in questo articolo, intendo il realismo dell’indipen-
denza dalla mente (nel senso di Jenkins 2005b).

264



quelle possibilità che noi stiamo appropriatamente ignorando» (1996, p. 
561). La conseguenza di questa condizione sulla conoscenza è che tutti hanno 
conoscenza delle verità necessarie, e questo senza dover fare o imparare al-
cunché. Le verità necessarie sussistono in ogni possibilità, qualunque essa 
sia, e in particolare sussistono in ogni possibilità non eliminata dalle prove 
di S, chiunque S sia e quali che siano i risultati epistemologici di S. A coloro 
che sono attratti da una concezione lewisiana sulla conoscenza, questo tipo 
di banalità potrebbe sembrare un aiuto per spiegare perché non sia necessa-
rio alcun tipo di input per la conoscenza delle verità necessarie.3 

La seconda opzione è postulare una fase di input non-esperienziale. Que-
sta idea è in circolazione dai tempi di Platone, il quale concepiva l’anima 
come imbevuta di conoscenza prima della nascita e capace di ricordarla in 
un secondo momento.4 Tra gli autori più recenti, Kurt Gödel sembra credere 
in una fase di input non-esperienziale, ma non fornisce argomenti filosofici 
sofisticati a sostegno di quest’idea. Diversi filosofi contemporanei sono inte-
ressati a riabilitare posizioni vicine allo spirito di questa opzione, tra cui Bon-
Jour e Bealer (1999). Altri, come Boghossian e Peacocke, si collocano con 
qualche difficoltà fra questo campo (neo)razionalista e il precedente schie-
ramento banalista/anti-realista.5 

La terza opzione classica consiste semplicemente nel negare che esista una 
conoscenza a priori. Questa opzione è preferita da J. S. Mill e W. V. O. Quine. 
Mill ritiene che le aree di presunta conoscenza a priori, come l’aritmetica, 
siano semplicemente aree in cui abbiamo conferme induttive molto forti per 
le nostre credenze (si veda in particolare 1843, libro 2, cap. 6). Quine è un 
olista della conferma: crede che la conferma empirica interessi le teorie scien-
tifiche nella loro totalità anziché le specifiche ipotesi prese singolarmente. 
Secondo Quine, le verità che sembrano essere a priori, come quelle della ma-
tematica, sono di fatto giustificate in virtù del ruolo che rivestono nelle nostre 
teorie scientifiche. Per esempio, essendo indispensabile per la nostra migliore 

3  Ringrazio Daniel Nolan per le discussioni avute su questo aspetto. Vorrei inoltre 
ringraziare Karson Kovakovitch, che ha portato questo punto all’attenzione di Nolan. 
Ovviamente, molti – me inclusa – sarebbero più inclini a vedere questo aspetto come 
una difficoltà per l’epistemologia di Lewis piuttosto che come una soluzione per il pro-
blema della conoscenza a priori.

4  Quanto meno, se questa fase di input platonico è in qualche modo esperienziale, 
si tratta di una esperienza di un genere molto diverso da quella ordinaria che coinvolge 
la nostra sensibilità corporea.

5  A mio avviso, le teorie dell’a priori di Boghossian e Peacocke hanno delle lacune. 
Jenkins (2008a) e (ms.) specificano dettagliatamente dove penso stiano queste lacune. 
A seconda di come si sceglie di colmarle, le concezioni risultanti possono essere o razio-
naliste o anti-realiste/banaliste.

265



teoria scientifica, la nostra matematica gode di tutta la conferma empirica di 
cui gode tale teoria. Non c’è nulla di speciale nella matematica, se non che 
siamo particolarmente restii a correggerla alla luce di nuovi dati, e questa ri-
luttanza è dovuta al fatto che correggerla richiederebbe uno sconvolgimento 
di notevoli dimensioni della nostra teorizzazione scientifica complessiva. 
(Quine pensa che dovremmo rispettare la Massima di Minima Mutilazione, 
apportando soltanto cambiamenti minimi alla nostra teoria per integrare qua-
lunque nuova prova non si accordi con essa). 

Ciascuna di queste tre posizioni “latitudinarie” comporta la negazione di 
qualcosa che, per molti, ha una forte attrazione intuitiva, ossia l’idea che vi 
sia una conoscenza a priori sostanziale di dati di fatto indipendenti dalla 
mente e dal linguaggio, a dispetto del fatto che non possediamo nulla di si-
mile all’intuizione razionale. Per questa ragione, la ricerca di nuove opzioni 
capaci di competere con queste posizioni classiche è tutt’ora in corso. 

3. Una quarta via: il valutativismo 

Field (2000; 2005) ha difeso di recente una nuova opzione, che chiama 
«valutativismo epistemologico». Gibbard delinea una posizione per certi 
versi simile a quella di Field, ma qui mi concentrerò sul lavoro di quest’ul-
timo, dato che quello del primo non fornisce, di per sé, una teoria dell’a 
priori (ciò nonostante, alcune delle cose che dirò si applicano altrettanto 
bene alla posizione di Gibbard). La motivazione della proposta di Field è 
che, mentre le credenze e le regole non fondamentali possono essere giusti-
ficate in maniera non circolare facendo appello a credenze e regole ulteriori, 
più fondamentali, questo processo non può andare avanti per sempre. Alla 
fine arriveremo alle nostre credenze e norme più fondamentali, al possesso 
delle quali dobbiamo avere titolo di default oppure essere privi di ogni titolo. 
Ma il possesso di un titolo di default, sostiene Field, non è qualcosa di mi-
sterioso che ci debba far trasalire. Nelle sue parole, «è semplicemente il fatto 
che consideriamo legittimo avere queste credenze e impiegare queste regole 
anche in assenza di argomenti in loro favore, e che non abbiamo altri impegni 
che implichino che non dovremmo considerarle in questo modo» (2005, pp. 
81-82). In altre parole, al livello di base «possiamo valutare gli atteggiamenti 
come buoni o cattivi, ma tale valutazione non è una impresa “fattuale”» (ivi, 
p. 74). Pertanto, 

dicendo che abbiamo titolo di default alla nostra logica e alla nostra me-
todologia, mi limito a esprimere un atteggiamento di approvazione ri-
guardo all’uso della logica o della metodologia anche da parte di coloro 
che non hanno argomenti a loro favore. (Field 2005, p. 86) 

266



Secondo molte definizioni (anche se non secondo quella preferita da 
Field, la quale include la non-invalidabilità), tutte le credenze a cui si ha titolo 
di default sono credenze a cui si ha titolo a priori: indipendentemente dal-
l’esperienza. Questa concezione ha alcune somiglianze con la prima opzione 
classica descritta in precedenza, poiché per avere un titolo di default non è 
necessaria alcuna fase di input. Ma il valutativista non è tenuto ad asserire 
che le materie così conosciute siano dipendenti dalla mente o dal linguaggio, 
o che siano banali, o che la conoscenza che ne abbiamo sia banale. Il valuta-
tivista concepisce in maniera decisamente diversa il compito di spiegare per-
ché non sia necessaria una fase di input per far sì che alcune delle nostre 
credenze abbiano un buono status epistemico. 

Penso che il modo in cui Field motiva la sua posizione sollevi diversi pro-
blemi – ne discuto alcuni in (Jenkins 2008d) –, ma in questa sede la mia at-
tenzione sarà rivolta alle difficoltà che affliggono la posizione in quanto tale 
anziché agli argomenti in suo supporto. Prima di tutto, ho alcune preoccu-
pazioni riguardo al possesso dei titoli di default. Una questione centrale è se 
sia plausibile che il nostro vocabolario epistemicamente normativo funzioni 
in maniera minimamente simile a quella suggerita da Field. Quando sco-
priamo che qualcuno nutre una credenza senza avere alcun tipo di ragione 
in suo supporto, siamo fortemente tentati – almeno personalmente, e mi 
aspetto di non essere l’unica – di negare l’applicazione di parole come “ti-
tolo”. Secondo la concezione di Field, invece, in molti di questi casi c’è un 
titolo di default. Tendo a pensare che il fenomeno da me descritto sia troppo 
vicino al nostro uso centrale di questo vocabolario per essere ignorato con 
leggerezza da una teoria. Ma Field non fornisce alcuna spiegazione che dis-
solva la tentazione di non descrivere le credenze prive di supporto come cre-
denze che abbiamo “titolo” di avere. 

Un altro problema è che non è chiaro che ci sia qualcosa che soddisfi le 
particolari condizioni che Field impone per il possesso di un titolo di default. 
Egli suggerisce che una volta che siano state avanzate delle considerazioni 
contro qualcosa a cui precedentemente si aveva titolo di default, questo non 
è più sufficiente, e diventa necessaria una giustificazione sostanziale se si 
vuole continuare ad avere la credenza: 

Rimane spazio per la giustificazione [ … ] quando vengono avanzate delle 
considerazioni contro la nostra logica o la nostra metodologia [ … ]. Po-
stulare il possesso di un titolo di default [ … ] non rende in alcun modo 
sacrosanta [la nostra] logica; [le] permette semplicemente di essere legit-
tima finché non sia stata costruita [ … ] una visione del mondo che per-
metta di avere dei dibattiti ragionevoli attorno ai principi. (Field 2005, 
pp. 86-87) 

267



Ma esiste davvero qualcosa contro cui non sia stava avanzata nessuna con-
siderazione, e tale che la nostra visione del mondo attuale non sia sufficiente 
per permettere alcun dibattito ragionevole in proposito? Come Field è ben 
consapevole (ibid.), nemmeno tutte le nostre regole logiche o tutti i nostri 
teoremi fondamentali sembrano godere di un tale status. Il modus ponens, 
per esempio, è stato oggetto di obiezioni da parte di Vann McGee. La legge 
del terzo escluso e le regole per introdurre ed eliminare il predicato di verità 
sono a volte ritenute essere messe in dubbio dai paradossi semantici. Nella 
filosofia della fisica quantistica c’è spazio per un dibattito ragionevole attorno 
ad alcuni principi logici (Hilary Putnam (1968) si impegna in un dibattito di 
questo tipo). Pertanto, se questo è il criterio, sembra proprio che Field po-
trebbe ritrovarsi con un insieme molto ristretto (o forse addirittura vuoto) 
di titoli di default. 

D’altra parte, è facile capire perché Field voglia avere un criterio di questo 
tipo. Se non l’avesse dovrebbe dire qualcosa per scongiurare la conclusione 
che l’attenersi dogmaticamente a una posizione senza giustificazione alcuna, 
anche di fronte a considerazioni contrastanti, possa risultare epistemicamente 
rispettabile nella prospettiva del valutativista.6 

Riguardo al valutativismo ho ulteriori dubbi, distinti da quelli che ho for-
mulato a proposito del possesso di titoli di default. Il primo è analogo al-
l’obiezione della “pia illusione” (wishful thinking) al non-cognitivismo etico 
(che è stata avanzata da Cian Dorr). Uno dei modi in cui talvolta adottiamo 
o abbandoniamo razionalmente delle credenze sulla questione se p sembra 
comportare un cambiamento di idea riguardo alla questione se quella che p 
sia una credenza alla quale abbiamo titolo. Per esempio, la mia credenza che 
la mia auto è parcheggiata su North Street può essere minata razionalmente 
se arrivo a credere che non ho titolo ad averla. Ora, nella prospettiva del va-
lutativista, cambiare idea riguardo alla questione se quella che p sia una cre-
denza alla quale ho titolo è – almeno in alcuni casi – soltanto una questione 
di cambiare i miei atteggiamenti valutativi. Non devo, in altri termini, cam-
biare idea riguardo ad alcuna questione di fatto. Ciò suggerisce che, nella 
prospettiva valutativista, mi sarà possibile, in alcuni casi, abbandonare ra-
zionalmente la mia credenza p – dove p è una questione fattuale – semplice-
mente perché ho cambiato uno dei miei atteggiamenti valutativi, laddove tale 
cambiamento non ha avuto alcuna base in un cambiamento delle mie cre-
denze a proposito di nessuno dei fatti. Questa è, a mio parere, una conse-
guenza abbastanza scomoda del valutativismo: non sembra possibile che un 
mero cambiamento di atteggiamento non-cognitivo (approvazione o disap-

6  Non che non ci sia nulla che Field possa dire: alcuni tipi di contestualismo, per 
esempio, potrebbero aiutare a disinnescare questo genere di preoccupazione.

268



provazione) possa legittimare un cambiamento di credenza a proposito di 
una qualche questione di fatto (eccetto, ovviamente, la questione di quale 
sia il mio atteggiamento). 

Un secondo problema è che adottare una prospettiva valutativista sulle 
norme epistemologiche costringe a fare una scelta.7 O si deve adottare una 
posizione analoga a proposito della normatività in generale, o si deve trattare 
il linguaggio epistemologicamente normativo in modo radicalmente diverso 
dagli altri tipi di linguaggio normativo, come quello praticamente normativo 
(le affermazioni su come si dovrebbe agire) e quello eticamente normativo 
(le affermazioni su come si dovrebbe agire moralmente). Questo significa 
che si può dire che la normatività epistemica è speciale in quanto suscettibile 
di un trattamento valutativista, oppure applicare alla normatività una strate-
gia valutativista a tutto campo. Scegliere la seconda opzione richiederebbe 
di sostenere (tra le altre cose) che le affermazioni eticamente normative, esat-
tamente come quelle epistemicamente normative, sono simili a espressioni 
di atteggiamenti come l’approvazione e la disapprovazione, e che l’etica fon-
damentale, come l’epistemologia fondamentale, «non è una impresa “fat-
tuale”». 

Ad alcuni filosofi, questa scelta forzata potrebbe suggerire una pausa di 
riflessione. Da una parte, è desiderabile, ceteris paribus, adottare un approc-
cio unificato a tutto il linguaggio normativo. Ci aspettiamo che fenomeni lin-
guistici simili siano spiegati in modi simili, a meno che non si abbiano buone 
ragioni per pensarla diversamente. Quindi, fare una eccezione speciale per 
il linguaggio epistemicamente normativo sarebbe un costo per la nostra teo-
ria. Ma dall’altra parte, molte persone non sono attratte dal non-cognitivismo 
etico; alcuni, per esempio, hanno la sensazione che si avvicini troppo al re-
lativismo morale,8 o che comunque non riesca a rendere giustizia all’oggetti-
vità e all’importanza della moralità. 

Non vi è qui una obiezione definitiva al valutativismo, poiché nessuna 
delle opzioni che il valutativista epistemologico potrebbe scegliere è così ter-
ribile che non si possa dire niente in suo favore. Tuttavia, molti considere-
ranno la necessità di scegliere tra queste opzioni una conseguenza sgradita 
dell’adozione del valutativismo epistemologico. 

7  Ringrazio Daniel Nolan per avermi suggerito di inquadrare in questa maniera la 
trattazione di questo punto.

8  Simon Blackburn discute – e cerca di resistere a – questa preoccupazione in quanto 
si applica al particolare tipo di non-cognitivismo etico da lui sostenuto.

269



4. Una quinta via: la fondazione dei concetti 

Come osserva lo stesso Field (2005, pp. 85-86), alcuni filosofi pensano 
che i significati o i concetti possano costituire una fonte del possesso di titoli 
per le credenze e le regole fondamentali. Questa idea ha due componenti; 
Field le discute per il caso della logica: 

(i) l’accettazione di alcune credenze o inferenze logiche è centrale per il 
significato dei connettivi logici, e 

(ii) questo garantisce, in qualche modo, la legittimità di tali credenze e in-
ferenze. 

La «questione cruciale», secondo Field (e qui sono d’accordo con lui), ri-
guarda (ii). Egli chiede: 

Perché il fatto, se è tale, che alcune credenze o inferenze sono parte inte-
grante del significato di un concetto dovrebbe mostrare che questi prin-
cipi sono corretti? Perché il fatto, se è tale, che abbandonare tali credenze 
o inferenze richiederebbe un cambiamento di significato dovrebbe mo-
strare che non dovremmo abbandonare tali credenze o inferenze? Magari 
il significato che abbiamo associato a questi termini è sbagliato perché ir-
rimediabilmente intrecciati a un errore, e la verità può essere raggiunta 
solamente abbandonando quei significati in favore di altri (che li ricor-
dano sotto certi aspetti chiave ma evitano l’errore irrimediabile). (Field 
2005, p. 85) 

In alcuni lavori recenti (Jenkins 2005a; 2008d) ho suggerito che si po-
trebbe trovare una spiegazione soddisfacente dell’a priori concentrandosi 
sulla questione se i nostri concetti siano epistemicamente attendibili – cioè 
se dovremmo fidarci che non siano «intrecciati a un errore». Se sono atten-
dibili, potremmo forse arrivare ad avere conoscenza a priori esaminandoli. 

A questo scopo, possiamo pensare i concetti come rappresentazioni men-
tali del mondo. In virtù del modo in cui usiamo i concetti per rappresentare 
il mondo, i nostri schemi concettuali (o parti di essi), possono operare come 
mappe di tale mondo. Per esempio, il modo in cui i concetti di volpina 
(vixen) e femmina sono connessi tra loro riesce in qualche maniera a codifi-
care l’informazione che tutte le volpine sono femmine: possiamo ricavare 
questa informazione semplicemente esaminando questa parte del nostro 
schema concettuale. Ciò significa che non abbiamo bisogno di uscire a rac-
cogliere delle prove empiriche per questa affermazione al fine di sapere che 
le cose stanno così. È sufficiente l’esame concettuale condotto dalla nostra 
poltrona. 

270



Tuttavia, ciò è possibile solamente perché la mappa concettuale su cui 
stiamo facendo affidamento è accurata, e perché questa accuratezza non è 
accidentale. La mappa deve essere accurata perché l’informazione prodotta 
deve essere vera affinché noi la possiamo conoscere. L’accuratezza deve es-
sere non-accidentale perché altrimenti finiremmo col possedere credenze ac-
cidentalmente vere anziché conoscenza. 

La mia migliore congettura sul modo in cui i nostri concetti potrebbero 
diventare delle guide del mondo non-accidentalmente accurate è che siano 
reattivi alla nostra esperienza del mondo medesimo. Ciò significa che, con 
l’accumularsi dell’esperienza, i nostri schemi concettuali vengono formati o 
modellati alla luce di tale esperienza. Questo permette al mondo di avere un 
effetto sui nostri concetti, e quindi sulle credenze a cui arriviamo esaminan-
doli. In altre parole, il mondo fornisce una fase di input nel senso discusso 
nel §3. Ho chiamato questo processo “fondazione dei concetti” (concept 
grounding). 

Se una proposta di questo tipo è corretta, allora esiste una fase di input 
per la conoscenza a priori, ma si tratta di una fase esperienziale. La proposta, 
quindi, solleva tante questioni quante ne risolve; in particolare, solleva la do-
manda se tale conoscenza possa davvero valere come a priori se la sua fase 
di input è esperienziale. Sulla base di diverse definizioni ordinarie, secondo 
cui il criterio di apriorità è l’indipendenza dalle prove empiriche, si tratta ef-
fettivamente di conoscenza a priori.9 Fare affidamento sull’input esperien-
ziale che fonda i nostri concetti non equivale a fare affidamento sulle prove 
empiriche; perlomeno, questo è quello che sostengo in Jenkins (2005a) e 
(2008d). Sulla base di altre definizioni, secondo cui lo standard è l’indipen-
denza totale dall’esperienza, non si tratta invece di conoscenza a priori. 

5. L’idea stessa di a priori 

Mi sia concesso di concludere con un paio di questioni riguardanti l’idea 
stessa di a priori. Hawthorne ha sostenuto che la distinzione a priori/a po-
steriori «non coglie le articolazioni epistemologiche fondamentali» e quindi 
non è particolarmente importante. La parte più interessante del suo saggio 
è, ritengo, il §3, dove affronta la concezione dell’apriorità come “indipen-
denza dall’esperienza”. Hawthorne offre la seguente caratterizzazione di que-
sta concezione: «un caso di conoscenza è a priori se è sostenuto da un metodo 
che non coinvolge l’esperienza». Hawthorne afferma di impiegare una ca-
ratterizzazione in termini di metodi invece che di fondamenti (grounds), per-

9  Cf. Jenkins (2005a, pp. 742-743).

271



ché trova la nozione di fondamento «un poco oscura o, perlomeno, filosofi-
camente tendenziosa». 

Le ragioni addotte a sostegno di questa affermazione sono piuttosto tele-
grafiche e consistono principalmente in domande retoriche, il che rende diffi-
cile individuare con sicurezza quale sia l’argomento. Avanzerei tuttavia l’ipotesi 
che esso abbia qualcosa a che fare col fatto che Hawthorne vuole opporsi al-
l’identificazione dei fondamenti con le prove, poiché concepisce queste ultime 
come proposizioni credute o conosciute. (Questo potrebbe essere dovuto, a 
sua volta, al fatto che è influenzato da Williamson 2000, dove le prove sono 
identificate con le proposizioni conosciute). Ma non si tratta semplicemente 
del fatto che le prove devono equivalere a proposizioni credute: le osservazioni 
di Hawthorne suggeriscono inoltre che perché l’esperienza sia parte del fon-
damento che si possiede per la propria credenza che p, la propria base proba-
toria per p deve includere delle proposizioni sulla propria esperienza. Quanto 
meno, egli pensa che, se così non fosse, sarebbe profondamente oscuro che 
cosa voglia dire che l’esperienza è parte dei propri fondamenti. 

Tutto ciò è un po’ enigmatico; dire che ho dei fondamenti esperienziali 
per la mia credenza attuale che c’è un monitor sulla mia scrivania è quasi una 
banalità, ma intuitivamente ciò non significa che io debba basare la mia cre-
denza su una credenza che la mia esperienza sia come quella di un monitor 
sulla mia scrivania. Sembra essere sufficiente che la mia esperienza sia tale, 
e che io reagisca normalmente a essa quando mi formo la credenza che c’è 
un monitor sulla mia scrivania. 

In ogni caso, sembra che, senza l’identificazione dei fondamenti con le 
prove, Hawthorne non sappia che farsene della nozione di fondamento. Que-
sto potrebbe essere dovuto almeno in parte alla sua concezione della cono-
scenza basata sulla “sicurezza”, secondo la quale S sa che p se e solo se non 
c’è alcun mondo vicino in cui S commette un errore che assomiglia in ma-
niera rilevante alla sua credenza attuale che p. Una concezione della cono-
scenza che tratti questo bicondizionale come capace di catturare tutto ciò 
che vi è di filosoficamente importante a proposito della conoscenza rende 
certo poco chiaro quale posto abbiano i fondamenti.10 

Per questa ragione, dobbiamo osservare che nella caratterizzazione dell’a 
priori di Hawthorne (riportata sopra) la parola “sostenere” non indica alcun 
tipo di fondazione epistemica. Come è chiaro dal resto della sua discussione, 

10  Tanto peggio, mi verrebbe da dire, per tale concezione della conoscenza. Natu-
ralmente, il bicondizionale potrebbe essere ritenuto vero senza che venga trattato come 
totalmente caratteristico della conoscenza nel modo appena immaginato. Se imboc-
chiamo questa strada, può esserci ancora lo spazio filosofico per una nozione di fonda-
mento.

272



egli è interessato solo ai metodi di formazione delle credenze. Sono incline a 
pensare che l’idea tradizionale di una credenza che dipenda dalle prove em-
piriche abbia molto più a che fare con i fondamenti che con i metodi; ciò da 
cui dipende epistemicamente (anziché, diciamo, causalmente) una credenza 
riguarda quali siano i suoi fondamenti, non come si sia formata. Che sia dif-
ficile dire che cosa siano, esattamente, i fondamenti non significa che pos-
siamo assumere che un’altra nozione possa farne le veci per questi fini.11 

Dalla discussione di Hawthorne possono essere estratti due principali ar-
gomenti. In primo luogo, egli osserva che è cruciale, persino rispetto ai pre-
sunti casi classici di conoscenza a priori, che non si siano avute esperienze 
che minano tale conoscenza. Se la conoscenza a priori è invalidabile empiri-
camente nella maniera discussa nel §1 di questo articolo, allora è una condi-
zione sostanziale sul possesso di conoscenza a priori che p che la propria 
esperienza non abbia invalidato la propria giustificazione per p. 

Pertanto, sostiene Hawthorne, si potrebbe dire che il fatto che il soggetto 
ha goduto finora di un flusso di esperienze che non minano la conoscenza 
sia parte del metodo o del processo tramite cui è giunto alla sua credenza, 
anche nei presunti casi classici di conoscenza a priori. Per esempio, è parte 
del metodo che usi per arrivare alle tue credenze sull’aritmetica che tu abbia 
avuto un flusso di esperienze che non ha incluso che fonti estremamente af-
fidabili ti abbiano detto che le tue credenze sull’aritmetica sono sbagliate. 

Se pensiamo ai metodi in questo modo, ragiona Hawthorne, la tua cre-
denza nell’aritmetica non varrà come un caso di conoscenza a priori. Tale cre-
denza, infatti, coinvolge in maniera cruciale l’esperienza. Hawthorne prosegue 
suggerendo che non è possibile operare una scelta naturale tra una concezione 
dei metodi secondo cui il flusso delle esperienze che non minano la cono-
scenza va incluso nel metodo attraverso cui sei arrivato alle tue credenze arit-
metiche e una concezione secondo cui non vi va incluso. Quindi, conclude 
Hawthorne, non c’è nessuna ragione naturale per categorizzare la conoscenza 
aritmetica come a posteriori (sostenuta da un metodo che coinvolge l’espe-
rienza) o a priori (sostenuta da un metodo che non coinvolge l’esperienza). 

Penso che qualunque forza abbia questo argomento sia dovuta al fatto 
che Hawthorne inquadra la questione in termini di metodi. Concediamogli12 

11  Vale anche la pena di osservare che avere una nozione di fondamento (o qualche 
nozione imparentata, come la nozione di cosa è giustificato da cosa, o di cosa è cono-
sciuto su quale base) appare cruciale per caratterizzare non solo l’a priori ma anche di-
verse altre questioni centrali dell’epistemologia. Tra queste vi sono le questioni che 
ruotano attorno a fondazionalismo, empirismo, ragioni epistemiche, invalidazione epi-
stemica e le varie fonti presunte di giustificazione epistemica.

12  Riguardo a questo ho diversi dubbi.

273



la tesi che è difficile scegliere tra una concezione dei metodi secondo cui il 
flusso delle esperienze che non minano la conoscenza deve essere considerata 
parte del metodo mediante cui si raggiungono le proprie credenze aritmeti-
che e una concezione secondo cui non lo deve essere. Il problema è che non 
c’è una difficoltà analoga nello scegliere tra una concezione dei fondamenti 
secondo cui il flusso di esperienze che non minano la conoscenza deve essere 
considerato parte dei propri fondamenti e una concezione secondo cui non 
deve esserlo. Non siamo affatto tentati di pensare che la presenza di un flusso 
di esperienze che non minano la conoscenza faccia parte dei tuoi fondamenti 
per credere che 2 + 2 = 4. Che tu abbia avuto soltanto esperienze che non 
minano la conoscenza è solo una condizione necessaria per possedere tali 
fondamenti. 

Per rendere il suo argomento convincente, Hawthorne dovrebbe persua-
derci che non esista una scelta naturale fra una concezione dei fondamenti 
secondo cui il flusso di esperienze che non minano la conoscenza deve essere 
considerato parte dei tuoi fondamenti per credere che 2 + 2 = 4 e una conce-
zione secondo cui non lo deve essere. Se potesse dimostrare questo, potrebbe 
poi affermare che non c’è nessuna ragione naturale per categorizzare la tua 
conoscenza come a posteriori (basata su fondamenti che coinvolgono l’espe-
rienza) o a priori (basata su fondamenti che non coinvolgono l’esperienza). 

Ma c’è una scelta naturale, o almeno una scelta molto appetibile da un 
punto di vista preteorico, che può essere fatta tra una concezione dei fonda-
menti secondo cui la tua conoscenza risulta a priori e una in cui non risulta 
tale. In generale, noi non pensiamo che tutte le esperienze che non minano 
la conoscenza delle quali godiamo debbano essere ritenute parte dei fonda-
menti delle nostre credenze. Normalmente, diremmo che i miei fondamenti 
per credere che ci sia un computer davanti a me sono che ne posso vedere 
uno, non che lo vedo e che ho avuto un flusso di esperienze che non hanno 
incluso che mi sia stato detto da fonti estremamente affidabili che non c’è 
un computer davanti a me. È chiaro che questo principio generale si applica 
anche ai casi classici di conoscenza a priori. Normalmente, diremmo che il 
tuo fondamento per credere in un teorema matematico è che hai ripercorso 
tutti i passi della dimostrazione, non che hai ripercorso tutti i passi della di-
mostrazione e avuto un flusso di esperienze che non hanno incluso che ti sia 
stato detto da fonti estremamente affidabili che il teorema è falso. 

Ciò dovrebbe bastare per il primo argomento di Hawthorne. Il secondo 
è riassunto nel passo seguente: 

Consideriamo un caso di conoscenza matematica. [ … ] c’è un’ampia 
gamma di processi che potrebbero essere usati come test dell’indipen-
denza dall’esperienza. Concentriamoci su due di essi: (a) Matematica-
Breve, che inizia con il recupero di informazioni matematiche dalla 

274



memoria conservativa e termina con l’applicazione di tecniche computa-
zionali per risolvere il problema in oggetto; (b) Matematica-Lungo, che 
inizia con l’addestramento all’uso delle tecniche pertinenti e la trasmis-
sione delle informazioni matematiche rilevanti (a scuola, a casa o all’uni-
versità) e termina con l’applicazione delle tecniche computazionali per 
risolvere il problema in oggetto. Se si usa come riferimento Matematica-
Breve, la credenza in questione è indipendente dall’esperienza. Se si usa 
Matematica-Lungo, non lo è. [Hawthorne 2007, p. 212 [245] (N.d.T.)] 

Di nuovo, si suppone che la forza di questo argomento derivi dall’idea 
che non vi sia nessuna scelta naturale tra Matematica-Breve e Matematica-
Lungo quando si tenta di dire quale sia “il” metodo tramite cui il soggetto è 
giunto alla sua credenza. Quindi non c’è nessuna ragione reale per conside-
rare quest’ultima a priori o a posteriori. 

Tuttavia, anche concedendo a Hawthorne la sua tesi sui metodi, non vi è 
una analoga tentazione di pensare che si possa dire che l’addestramento e 
l’apprendimento a scuola, a casa o all’università facciano parte dei fonda-
menti che le persone possiedono per la loro conoscenza matematica a priori. 
Può darsi che alla fine si debba concludere che ne fanno parte, ma per sta-
bilire tale conclusione ci vuole un argomento sostanziale. La concezione pre-
teorica naturale è che queste cose non fanno parte dei fondamenti in nostro 
possesso. Ancora una volta, dunque, sembra che il presunto problema per 
la distinzione a priori/a posteriori sia creato dall’aver cambiato argomento 
passando dai fondamenti ai metodi. 

Sostengo pertanto che, nonostante tutto ciò che Hawthorne ci ha detto, 
la distinzione a priori/a posteriori, concepita propriamente in termini di fon-
damenti anziché di metodi, funziona perfettamente e merita una seria trat-
tazione epistemologica.  

In uno scritto recente, Williamson ha sostenuto che a volte «la domanda 
“A priori o a posteriori?” è troppo rudimentale per avere una qualche utilità 
epistemologica» (2007a, p. 113). Questa conclusione sembra simile a quella 
di Hawthorne. Tuttavia, la base dell’affermazione di Williamson è molto di-
versa da quella di Hawthorne ed è, a mio parere, maggiormente in sintonia 
con le considerazioni esposte del §4 di questo articolo. 

Williamson individua lo spazio in cui l’esperienza può svolgere un ruolo 
chiave nel fondare certe conoscenze che sarebbero tradizionalmente consi-
derate a priori. Nei suoi termini, «[q]ueste esperienze [ … ] non hanno un 
ruolo strettamente probatorio nella nostra conoscenza [ … ]. Tuttavia il loro 
ruolo potrebbe essere più che meramente abilitante» (ivi, p. 112). Williamson 
giunge a questa conclusione argomentando che la conoscenza modale è un 
tipo di conoscenza controfattuale. Egli sostiene poi che la conoscenza dei 
controfattuali pertinenti è ottenuta attraverso l’impiego di facoltà che sono 

275



affinate dall’esperienza, ma che sono poi utilizzate “offline”. Pertanto, l’espe-
rienza possiede un ruolo troppo centrale perché questa conoscenza sia chia-
ramente a priori, ma non svolge nemmeno il tipo di ruolo giusto perché sia 
chiaramente a posteriori: 

l’esperienza non svolge alcun ruolo direttamente probatorio nel mio giu-
dizio. Non richiamo consciamente o inconsciamente ricordi di distanze 
incontrate nella percezione, né deduco [la proposizione] da principi ge-
nerali che abbia ricavato induttivamente o abduttivamente dall’esperienza. 
(Williamson 2007a, p. 112) 

Sono propensa a concordare con Williamson sul fatto che la possibilità del 
suo tipo di caso rivela che c’è qualcosa di strano nel tradizionale insieme di po-
sizioni che circondano la distinzione a priori/a posteriori, e penso che ciò possa 
essere desunto anche dalla possibilità che la fondazione dei concetti nell’espe-
rienza conduca, attraverso un esame concettuale, a credenze che costituiscono 
conoscenza. A mio avviso, ciò che si deve fare non è rigettare la distinzione a 
priori/a posteriori in quanto troppo rudimentale per svolgere un lavoro di una 
qualche utilità; si deve invece scegliere una definizione dell’a priori che chiari-
fichi da quale lato della distinzione ricadano questi tipi di casi difficili. 

Ciò è più facile a dirsi che a farsi, con una così vasta offerta di definizioni 
nella letteratura pertinente (nel §1 sono state descritte soltanto alcune delle 
dimensioni di variazione). Ma per quel che vale, mi sia concesso di proporre 
di prendere come criterio l’indipendenza epistemica dalle prove empiriche. 
Questo ci permetterà di considerare a priori la conoscenza ottenuta in pol-
trona attraverso l’esame di concetti fondati empiricamente. In altri termini, 
il criterio corrisponderà piuttosto bene all’estensione tradizionale di “a 
priori”. E lo farà senza allontanarsi troppo dallo spirito – e senza allontanarsi 
affatto dalla lettera – di molte delle definizioni tradizionali. 

Ringraziamenti. Sono debitrice nei confronti dei membri del gruppo di 
epistemologia del centro di ricerca Archè a St. Andrews, al pubblico della 
conferenza inaugurale Eidos del 2007 a Ginevra, e in particolare a Daniel 
Nolan, per utili discussioni e suggerimenti.* 

*  Edizione originale: Carrie S. Jenkins, A Priori Knowledge: Debates and Devel-
opments, “Philosophy Compass” 3, 2008, pp. 436-450, https://doi.org/10.1111/j.1747-
9991.2008.00136.x. © 2008 The Author. Journal Compilation © 2008 Blackwell 
Publishing Ltd. Traduzione italiana di Guido Tana.

276



























































































































Riferimenti bibliografici 

 
Alston, W. (1992), Foundationalism, in J. Dancy ed E. Sosa (a cura di), A 

Companion to Epistemology, Oxford, Blackwell, pp. 144-147. 
Barwise, J. (a cura di) (1977), Handbook of Mathematical Logic, Amsterdam, 

North-Holland. 
Bealer, G. (1996), A Priori Knowledge and the Scope of Philosophy, “Philo-

sophical Studies” 81, pp. 121-142. 
Bealer, G. (1999), A Theory of the A Priori, “Philosophical Perspectives” 13, 

pp. 29-55. 
Bengson, J. (2015), The Intellectual Given, “Mind” 124, pp. 707-760. 
Boghossian, P., Peacocke, C. (a cura di) (2000), New Essays on the A Priori, 

Oxford, Oxford University Press. 
Boghossian, P., Williamson, T. (2020), Debating the A Priori, Oxford, Oxford 

University Press. 
BonJour, L. (1998), In Defence of Pure Reason: A Rationalist Account of A 

Priori Justification. Cambridge, Cambridge University Press. 
Boolos, G. (1971), The Iterative Conception of Set, “The Journal of Philos-

ophy” 68, pp. 215-232. 
Burge, T. (1979), Individualism and the Mental, “Midwest Studies in Philos-

ophy” 4, pp. 73-122 [trad. it. L’individualismo e il mentale, in A. Pater-
noster (a cura di), Mente e linguaggio, Milano, Guerini e Associati, 1999, 
pp. 91-128]. 

Burge, T. (1993), Content Preservation, “Philosophical Review” 102, pp. 457-
488 [trad. it. Conservazione del contenuto, in questo volume, pp. 355-385]. 

Butcharov, P. (1970), The Concept of Knowledge, Evanston, Ill., Northwest-
ern University Press. 

Calabi, C. et al. (a cura di) (2015), Teorie della conoscenza, Milano, Cortina. 
Carnap, R. (1950), Empiricism, Semantics and Ontology, “Revue Internatio-

nale de Philosophie” 4, pp. 20-40; rist. in H. Feigl, W. Sellars e K. Lehrer 
(a cura di), New Readings in Philosophical Analysis, New York, Apple-
ton-Century-Crofts, 1972, pp. 585-596. 

Casullo, A. (1988), Revisability, Reliabilism, and A Priori Knowledge, “Phil-
osophy and Phenomenological Research” 49, pp. 187-213. 

Casullo, A. (2003), A Priori Justification, New York, Oxford University Press. 



Casullo, A. (2009), Analyzing A Priori Knowledge, “Philosophical Studies” 
142, pp. 77-90. 

Casullo, A. (2012a), Essays on A Priori Knowledge and Justification, New 
York, Oxford University Press. 

Casullo, A. (2012b), Counterfactuals and Modal Knowledge, in Casullo 
(2012a), pp. 251-270. 

Casullo, A., Thurow, J. (a cura di) (2013), The A Priori in Philosophy, Oxford, 
Oxford University Press. 

Chalmers, D. (2006), The Foundations of Two-dimensional Semantics, in M. 
Garcia Carpintero (a cura di), Two-Dimensional Semantics, Oxford, Ox-
ford University Press, pp. 55-141. 

Chisholm, R. M. (1977), Theory of Knowledge (II ed.), Englewood Cliffs, 
Prentice-Hall. 

Crossley, J. N. et al. (1972), What is Mathematical Logic?, Oxford, Oxford 
University Press. 

Devitt, M. (2005), There Is no A Priori, in Steup, Sosa (2005), pp. 105-115. 
Dorr, C. (2002), Noncognitivism and Wishful Thinking, “Noûs” 36, pp. 97-

103. 
Field, H. (1980), Science without Numbers, Oxford: Blackwell. 
Field, H. (2000), Apriority as an Evaluative Notion, in Boghossian, Peacocke 

(2000), pp. 117-149. 
Field, H. (2005), Recent Debates about the A Priori, in T. S. Gendler e J. 

Hawthorne (a cura di), Oxford Studies in Epistemology, vol. 1, Oxford, 
Oxford University Press, pp. 69-88. 

Frege, G. (1884), Die Grundlagen der Arithmetik, Breslau, Koebner [trad. 
it. I fondamenti dell’aritmetica, in Id., Logica, pensiero e linguaggio, trad. 
e cura di C. Penco ed E. Picardi, Bari, Laterza, 2019, pp. 93-211]. 

Gendler, T. S., Hawthorne, J. (2005), The Real Guide to Fake Barns: A Cata-
logue of Gifts for your Epistemic Enemies, “Philosophical Studies”, pp. 
331-352. 

Gibbard, A. (1990), Wise Choices, Apt Feelings, Oxford, Clarendon Press. 
Gödel, K. (1947) What is Cantor’s Continuum Problem?, “American Mathe-

matical Monthly” 54, pp. 515-525; rist. in P. Benacerraf e H. Putnam (a 
cura di), Philosophy of Mathematics, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1964, pp. 258-273. 

Goldman, A. I. (1976), Discrimination and Perceptual Knowledge, “Journal 
of Philosophy” 73, pp. 771-791. 

Hallett, M. (1984), Cantorian Set Theory and Limitation of Size, Oxford, Cla-
rendon Press. 

Harris, P. L. (2000), The Work of the Imagination, Oxford, Blackwell. 
Hawthorne, J. (2002), Deeply Contingent A Priori Knowledge, “Philosophy 

and Phenomenological Research” 65, pp. 247-269. 

338



Hawthorne, J. (2007), A Priority and Externalism, in S. Goldberg (a cura di), 
Internalism and Externalism in Semantics and Epistemology, Oxford, Ox-
ford University Press, pp. 201-218 [trad. it. Apriorità ed esternismo, in 
questo volume, pp. 231-253]. 

Hawthorne, J., Manley, D. (2012), The Reference Book, Oxford, Clarendon 
Press. 

Jackson, F. (1982), Epiphenomenal Qualia, “The Philosophical Quarterly” 
32, pp. 127-136. 

Jenkins, C. (2005a), Arithmetical Knowledge. “British Journal for the Phil-
osophy of Science” 56, pp. 727-747. 

Jenkins, C. (2005b), Realism and Independence, “American Philosophical 
Quarterly” 42, pp. 199-211. 

Jenkins, C. (2008a), Boghossian and Epistemic Analyticity, “Croatian Journal 
of Philosophy” 18, pp. 113-127. 

Jenkins, C. (2008b), Modal Knowledge, Counterfactual Knowledge, and the 
Role of Experience, “The Philosophical Quarterly” 58, pp. 693-701.  

Jenkins, C. (2008c), A Priori Knowledge: Debates and Developments, “Phil-
osophy Compass” 3/3, pp. 436-450 [trad. it. Conoscenza a priori: dibattiti 
e sviluppi, in questo volume, pp. 261-276]. 

Jenkins, C. (2008d), Grounding Concepts: An Empirical Basis for Arithmetical 
Knowledge, Oxford: Oxford University Press. 

Jenkins, C. (ms.), Concepts and the World: Peacocke’s Moderate Rationalism. 
Kant, I. (1781/1787), Kritik der reinen Vernunft [trad. it. Critica della ragion 

pura, a cura di G. Colli, Milano, Adelphi, 1976]. 
Kitcher, P. (1980), A Priori Knowledge, “The Philosophical Review” 89, pp. 

3-23. 
Kitcher, P. (1983), The Nature of Mathematical Knowledge. Oxford, Oxford 

University Press. 
Kitcher, P. (2000), A Priori Knowledge Revisited, in Boghossian, Peacocke 

(2000), pp. 65-91 
Kripke, S. (1980), Naming and Necessity. Oxford, Blackwell [trad. it. Nome 

e necessità, Torino, Bollati Boringhieri, 1999]. 
Lewis, D. (1996), Elusive Knowledge, “Australasian Journal of Philosophy” 

74, pp. 549-567. 
Locke, J. (1689), An Essay Concerning Human Understanding [trad. it. Saggio 

sull’intelletto umano, Milano, Bompiani, 2004]. 
Maddy, P. (2007), Second Philosophy: A Naturalistic Method, Oxford: Oxford 

University Press. 
Maddy, P. (2011), Defending the Axioms: On the Philosophical Foundations 

of Set Theory, Oxford: Oxford University Press. 
McGee, V. (1985), A Counterexample to Modus Ponens, “Journal of Philos-

ophy” 82, pp. 462-471. 

339



McKinsey, M. (1991), Anti-individualism and Privileged Access, “Analysis” 
51, pp. 9-16. 

Mill, J. S. (1843), A System of Logic, London, Parker [trad. it. Sistema di 
logica deduttiva ed induttiva, Torino, Utet, 1988]. 

Moser, P. K. (1987), Introduction, in Id. (a cura di), A Priori Knowledge, Ox-
ford, Oxford University Press, pp. 3-14. 

Moser, P. K. (1989), Knowledge and Evidence, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press. 

Peacocke, C. (2000), Explaining the A Priori: The Programme of Moderate 
Rationalism, in Boghossian, Peacocke (2000), pp. 255-285. 

Putnam, H. (1968), Is Logic Empirical?, in Boston Studies in the Philosophy 
of Science vol. 5, pp. 216-241; rist. col titolo The Logic of Quantum Me-
chanics, in Id., Mathematics, Matter and Method: Philosophical Papers Vol. 
1, Cambridge, Cambridge University Press, 1975, pp. 174-197 [trad. it. 
La logica della meccanica quantistica, in Id., Matematica, materia e metodo, 
Milano, Adelphi, 1993, pp. 194-218]. 

Putnam, H. (1975), The Meaning of “Meaning”, “Minnesota Studies in the 
Philosophy of Science” 7, pp. 131-193; rist. in Id., Mind, Language and 
Reality: Philosophical Papers Vol. 2, Cambridge, Cambridge University 
Press, pp. 215-271 [trad. it. Il significato di “significato”, in Id., Mente, lin-
guaggio e realtà, Milano, Adelphi, 1987, pp. 239-297]. 

Quine, W. V. O. (1936), Truth by Convention, in O. H. Lee (a cura di), Phi-
losophical Essays for A. N. Whitehead, New York-London, Longmans, pp. 
90-124 [trad. it. Verità per convenzione, in Id., I modi del paradosso, a cura 
di M. Santambrogio, Milano, Il Saggiatore, 1975, pp. 141-170]. 

Quine, W. V. O. (1951), Two Dogmas of Empiricism, “Philosophical Review” 
60, pp. 20-43 [trad. it. Due dogmi dell’empirismo, in Id., Da un punto di 
vista logico, Milano, Cortina, 2004, pp. 35-65]. 

Quine, W. V. O. (1960), Carnap and Logical Truth, “Synthese” 12, pp. 350-
374 [trad. it. Carnap e la verità logica, in Id., I modi del paradosso, a cura 
di M. Santambrogio, Milano, Il Saggiatore, 1975, pp. 171-197]. 

Quine, W. V. O. (1981), Theories and Things, Cambridge Mass., The Belknap 
Press of Harvard University Press. 

Russell, B. (1919), Introduction to Mathematical Philosophy, London, George 
Allen and Unwin. [trad. it. Introduzione alla filosofia matematica, Roma, 
Newton Compton, 1970]. 

Sawyer, S. (2001), The Epistemic Divide, “Southern Journal of Philosophy” 
39, pp. 385-401. 

Sgaravatti, D. (2017), Esperimenti mentali e metodo filosofico, Milano-Udine, 
Mimesis. 

Sgaravatti, D. (2020), Experience and Reasoning: Challenging the A Priori/A 
Posteriori Distinction, “Synthese” 197, pp. 1127-1148. 

340



Shoenfield, J. R. (1977), Axioms of Set Theory, in Barwise (1977), pp. 321-
344. 

Shope, R. K. (1983), The Analysis of Knowing. A Decade of Research, Prin-
ceton, Princeton University Press. 

Sosa, E. (1999), How is Knowledge Modally Related to What is Known?, 
“Philosophical Topics” 26, pp. 373-384. 

Stalnaker, R. (1984), Inquiry, Cambridge, Mass., MIT Press. 
Steup, M., Sosa, E. (a cura di) (2005), Contemporary Debates in Epistemology, 

Oxford, Blackwell. 
Williamson, T. (2000), Knowledge and its Limits, Oxford, Oxford University 

Press. 
Williamson, T. (2005), Armchair Philosophy, Metaphysical Modality and 

Counterfactual Thinking, “Proceedings of the Aristotelian Society” 105, 
pp. 1-23. 

Williamson, T. (2007a), Philosophical Knowledge and Knowledge of Counter-
factuals, in C. Beyer e A. Burri (a cura di), Philosophical Knowledge: Its 
Possibility and Scope, Amsterdam, Rodopi, pp. 89-123. 

Williamson, T. (2007b), On Being Justified in One’s Head, in M. Timmons, 
J. Greco e A. R. Mele (a cura di), Rationality and the Good: Critical Essays 
on the Ethics and Epistemology of Robert Audi, Oxford, Oxford University 
Press, pp. 106-122. 

Williamson, T. (2007c), The Philosophy of Philosophy, Oxford, Blackwell. 
Williamson, T. (2013), How Deep is the Distinction between A priori and A 

posteriori Knowledge?, in Casullo, Thurow (2013), pp. 291-312 [trad. it. 
Quanto è profonda la distinzione tra conoscenza a priori e conoscenza a po-
steriori?, in questo volume, pp. 277-304].  

Williamson, T. (2021), The Philosophy of Philosophy, II ed., Oxford, Wiley-
Blackwell (I ed. 2007).  

Wittgenstein, L. (1922), Tractatus Logico-Philosophicus, London, Kegan Paul, 
Trench, Trubner, and Co. [trad. it. Tractatus logico-philosophicus, Milano, 
Feltrinelli, 2022]. 

Wright, C. (2004), Warrant for Nothing (and Foundations for Free)?, “Ari-
stotelian Society Supplementary Volume” 78, pp. 167-212 [trad. it. par-
ziale Giustificazione di default (e fondamenti gratis)?, in Calabi et al. 
(2015), pp. 343-370]. 

Yablo, S. (2002). Coulda, Woulda, Shoulda, in T. S. Gendler e John Haw-
thorne (a cura di), Conceivability and Possibility, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, pp. 441-492. 

341





Parte quarta 

La testimonianza 





La testimonianza 

Neri Marsili 

 
Una delle preoccupazioni principali della teoria della conoscenza è quella 

di valutare sistematicamente la qualità epistemica delle nostre credenze: sta-
bilire a quali condizioni una credenza sia vera, o giustificata, e (paradigmati-
camente) quando costituisca conoscenza. Tradizionalmente, questa disciplina 
si è sviluppata all’interno di un paradigma “individualistico”. Le questioni 
filosofiche affrontate storicamente dalla teoria della conoscenza riguardano 
infatti le credenze di un singolo agente epistemico (concepito, per astrazione, 
come isolato dalla società). Così, ad esempio, il problema dello scetticismo 
si articola attorno a un dubbio soggettivo: se i miei sensi possono ingannarmi, 
come posso sapere con certezza che il mondo esterno esiste? Lo stesso vale 
per molti altri problemi affrontati dalla disciplina. Per citarne soltanto uno: 
in che senso le credenze che un agente forma “a posteriori”, a partire dal-
l’esperienza, differiscono da quelle che forma “a priori”, senza fare affida-
mento sull’esperienza stessa?  

Questa tendenza “individualistica” è, a ben vedere, del tutto comprensi-
bile. La conoscenza è uno stato mentale, e in quanto tale pertiene alla mente 
di un individuo. Per studiarla, quindi, è naturale focalizzarsi sui mezzi che 
abbiamo a disposizione, in quanto individui, per giustificare le nostre cre-
denze: la percezione, l’introspezione, l’intuizione e i processi inferenziali (in-
duzione, deduzione e abduzione). Questo paradigma individualistico è 
un’utile astrazione, e ha permesso lo sviluppo di riflessioni filosofiche com-
plesse e sofisticate. Nonostante i suoi pregi, tuttavia, il modello individuali-
stico ignora una componente importante della nostra vita epistemica: quella 
sociale. 

Gran parte di ciò che sappiamo sulla realtà che ci circonda dipende da 
informazioni che acquisiamo socialmente, per mezzo di interazioni comuni-
cative. La nostra dipendenza da ciò che ci dicono gli altri è onnipresente: se 
so qualcosa su quali cibi siano commestibili e quali no, sulla storia della mia 
famiglia, o sull’ora a cui parte l’aereo che dovrò prendere domani pomerig-
gio, è perché (in un modo o in un altro) mi sono fidato di ciò che mi è stato 
detto al proposito. In quanto individui, abbiamo ben poco materiale a di-
sposizione “qui e ora” per crearci un’immagine completa del mondo: se vo-
gliamo apprendere qualcosa a proposito di tempi e luoghi al di fuori della 



nostra portata (e se vogliamo ampliare la nostra conoscenza scientifica, cul-
turale e artistica) non possiamo limitarci a un’indagine “individualistica”: 
dobbiamo fare affidamento sulle risorse epistemiche offerte dalla nostra so-
cietà, scambiando informazioni con altri agenti epistemici.  

Per circoscrivere questo fenomeno, i filosofi analitici hanno introdotto il 
concetto di “testimonianza”. Il termine ha in quest’ambito un’accezione non 
giuridica: è “basata sulla testimonianza”, o “testimoniale”, qualunque cre-
denza che venga espressa o formata per mezzo di un’interazione comunica-
tiva. Se credo che p perché A mi ha detto che è vero che p, la mia è una 
credenza testimoniale. Che si tratti della parola di un passante o di un pro-
fessore universitario, di un libro, un podcast o un programma televisivo, la 
testimonianza è una fonte imprescindibile di conoscenza, senza la quale a 
stento saremmo in grado di orientarci nella vita di tutti i giorni. 

L’epistemologia della testimonianza, ambito disciplinare al quale fanno 
riferimento i saggi contenuti in questa parte del volume, si occupa quindi di 
indagare come e a quali condizioni la conoscenza sia acquisita socialmente, 
e passata da un individuo all’altro. Si tratta di una branca marcatamente anti-
individualistica dell’epistemologia, in quanto esplora la componente sociale 
dell’acquisizione e della trasmissione della conoscenza. Nello specifico, si oc-
cupa di studiare a quali condizioni una credenza testimoniale sia razionale, 
a quali condizioni costituisca conoscenza, come differisca da credenze for-
mate per mezzo di altre fonti conoscitive, e via dicendo.  

In ambito analitico, l’epistemologia della testimonianza ha cominciato a 
prendere forma come disciplina a cavallo fra gli anni ’80 e gli anni ’90 del 
secolo scorso. Ma le preoccupazioni filosofiche che animano questa disci-
plina hanno origini molto più antiche. Spesso (forse complice una prospettiva 
anglocentrica comune a molta filosofia analitica) si fa risalire il dibattito a 
una diatriba fra due filosofi scozzesi: Thomas Reid (1710-1796) e David 
Hume (1711-1776).  

David Hume è associato a una posizione che prende il nome di “riduzio-
nismo”. Secondo il riduzionista, una credenza testimoniale è giustificata solo 
se chi la forma ha accesso a ragioni indipendenti che la supportano. Per illu-
strare il concetto, supponiamo che Gino mi dica che la capitale dell’Uzbeki-
stan è Taskent e che io gli creda. Secondo il riduzionista, la mia credenza è 
giustificata solo a patto che io abbia motivo di credere che l’affermazione di 
Gino sia affidabile: ad esempio, se so che Gino è appassionato di geografia, 
o se so che si sta preparando per un viaggio da quelle parti. Così concepita, 
la conoscenza testimoniale è riducibile ad altre fonti di conoscenza: non pos-
siamo ottenere conoscenza sulla base di ragioni puramente testimoniali; ogni 
credenza testimoniale giustificata fa affidamento, in maniera diretta o indi-
retta, su ragioni indipendenti dalla testimonianza stessa.  

346



La posizione opposta, l’antiriduzionismo, è tradizionalmente associata al 
pensiero di Thomas Reid. Per l’antiriduzionista, una credenza testimoniale 
non richiede ragioni indipendenti per essere giustificata: perché una credenza 
sia giustificata, è sufficiente che il ricevente non abbia ragioni per non fidarsi. 
Per tornare al nostro esempio: a meno che io non abbia ragione di dubitare 
di ciò che Gino ha detto (ad esempio, so che è inaffidabile, o che ha ragioni 
di ingannarmi al proposito), sono giustificato a fidarmi di lui. La differenza 
può apparire sottile, ma ha conseguenze importanti: così concepita, la testi-
monianza non è riducibile ad altre fonti di conoscenza. Questo perché non 
ha bisogno di ragioni indipendenti per conferire giustificazione: se ne avesse 
bisogno, sarebbe riducibile a esse. Per l’antiriduzionista, quindi, la testimo-
nianza è una forma di conoscenza sui generis, irriducibile a fonti di cono-
scenza “individuali”, come la percezione, l’introspezione o la memoria. 

A grandi linee (eccezion fatta per il contributo di Lackey) si può dire che 
i saggi contenuti in questa sezione rispecchino questa divisione in fazioni. 
Vedremo tuttavia che dietro la dicotomia si nascondono importanti sfuma-
ture, distinzioni sofisticate e anche importanti punti di convergenza fra le 
due posizioni.  

Nel primo saggio di questa parte, Conservazione del contenuto (1993), 
Tyler Burge articola una delle formulazioni più influenti delle tesi antiridu-
zionistiche. L’obiettivo centrale del saggio è difendere il “Principio di Accet-
tazione”, secondo il quale una persona ha il diritto epistemico di accettare 
come vero ogni enunciato che le è presentato come vero e che le è intellegi-
bile, salvo che abbia buone ragioni per non farlo. Il Principio di Accettazione 
è chiaramente una tesi antiriduzionistica, in quanto non richiede che l’accet-
tazione della testimonianza sia supportata da ragioni addizionali. 

Burge offre vari argomenti a favore del Principio di Accettazione. Centrale 
(tanto da dare il titolo al saggio) è l’analogia con altre fonti di conoscenza 
che, come la testimonianza, “conservano” la giustificazione. La memoria, ad 
esempio, “conserva” la giustificazione nel tempo. Se al supermercato mi ri-
cordo che ho finito il caffè e devo comprarlo, ho il diritto di assumere (salvo 
che abbia ragione di dubitare della mia memoria) che è vero che ho finito il 
caffè. È razionale che mi affidi alla mia memoria, e sarebbe superfluo che mi 
sforzassi di verificare indipendentemente che abbia effettivamente finito il 
caffè. Questo perché la memoria “conserva” contenuto e giustificazione nel 
tempo, esimendomi dal dover costantemente confermare le stesse credenze. 

Lo stesso, secondo Burge, vale per la testimonianza. Se un collega mi in-
forma che abbiamo finito il caffè per la macchina dell’ufficio, non ho bisogno 
di verificarlo indipendentemente. È razionale che accetti ciò che mi viene 
detto, proprio come se mi fossi ricordato che il caffè è finito: così come la 
memoria conserva la giustificazione nel tempo, la testimonianza conserva la 

347



giustificazione da un individuo a un altro. In questo senso, Burge è un “teo-
rico della trasmissione”: accetta una concezione della testimonianza secondo 
la quale la giustificazione viene “trasmessa” da persona a persona.1 

Nel corso del saggio, Burge corrobora l’analogia con un argomento a fa-
vore del Principio di Accettazione. A grandi linee, l’idea è la seguente: il fatto 
stesso che una data asserzione è intellegibile è prova che è stata prodotta da 
una fonte razionale. Il fatto che la fonte dell’enunciato è un agente razionale, 
a sua volta, è segno che la fonte è affidabile. Questo perché la razionalità ha 
la funzione di rendere le nostre credenze razionali (di modo che un parlante 
razionale sarà prima facie competente) e le nostre affermazioni sincere (di 
modo che un parlante razionale sarà prima facie sincero). Ne segue che siamo 
prima facie giustificati ad accettare ciò che ci viene presentato come vero.  

Le parti finali del saggio toccano alcune questioni relative all’interpreta-
zione. Il processo di conservazione del contenuto potrebbe andare storto 
perché non udiamo bene ciò che ci viene detto, o perché fraintendiamo ciò 
che il parlante intende comunicare. Nessuno di questi rischi mette in discus-
sione il Principio di Accettazione: Burge argomenta infatti che abbiamo a 
priori il diritto epistemico di assumere che la nostra interpretazione sia quella 
giusta (salvo che vi siano ragioni di pensare altrimenti). 

Il saggio di Burge è ricchissimo a livello filosofico, e fondamentale per gli 
sviluppi successivi della disciplina. Ciò non significa che sia privo di difetti. 
L’autore si lancia spesso in digressioni involute e non del tutto necessarie, e 
non si sforza granché di aiutare il lettore a seguire l’articolazione dialettica 
del suo lavoro. Anche a livello argomentativo il saggio ha alcuni punti deboli. 
Come segnala Graham, «sono ben pochi i lettori che si dichiarano persuasi 
[dall’argomento di Burge]».2 Fra i problemi più evidenti vi è la premessa, 
accettata senza vero e proprio argomento,3 che la funzione della ragione sia 
quella di «presentare verità, indipendentemente da speciali interessi perso-
nali» (in altre parole, la tesi è che gli agenti razionali sono generalmente sin-
ceri). Oltre a essere empiricamente implausibile,4 questa è una premessa che 
il riduzionista non concederà facilmente: l’argomento non ha alcuna spe-

1  L’adeguatezza di questo modello è tuttora soggetta a discussione, ed è stata criticata 
da diversi autori. Per un’introduzione, si veda Graham, Bachman (2019). 

2  Graham (2018, p. 98; trad. mia).
3  Burge ha tentato di rimediare a questa svista nel “poscritto” preparato per la ri-

pubblicazione del saggio in un’antologia in cui sviluppa il suo pensiero in maniera più 
sistematica (Burge 2013). Come osserva a ragione Graham (2018, pp. 106-110), però, 
anche tenendo in considerazioni queste revisioni l’argomento di Burge rimane fallace.

4  Molti biologi e psicologi accettano la tesi opposta, secondo cui molte delle nostre 
facoltà intellettive si sono sviluppate proprio per permetterci di mentire e ingannare con 
maggiore efficacia. Si veda Byrne, Whiten (1988), oppure Trivers (2011).

348



ranza, quindi, di persuadere i membri della fazione avversa. Fra le critiche 
che il saggio di Burge ha attratto vi è quella di Elizabeth Fricker, autrice del 
lavoro successivo.  

Il contributo di Fricker, Contro la credulità (1994), offre una risposta ri-
duzionista a lavori precedenti, come l’influente monografia di C. A. J. Coady 
(1992) e il saggio di Burge incluso in questa antologia. La prosa della Fricker 
è accessibile ma, come quella di Burge, prona alle digressioni, ed è facile per-
dere il filo del discorso. Spero, con questa introduzione, di offrire al lettore 
una mappa per orientarsi all’interno dell’articolo.  

Fricker apre il saggio offrendo una caratterizzazione generale del dibattito 
sulla testimonianza. Gli antiriduzionisti sostengono che abbiamo il “diritto 
presuntivo” (DP) di credere ciò che ci viene detto; i riduzionisti, di converso, 
negano questa tesi. Proprio come il Principio di Accettazione di Burge, DP 
ci dice che (in assenza di ragioni che mettano in discussione ciò che ci è detto) 
siamo giustificati a credere alla testimonianza altrui. A sostegno di DP gli an-
tiriduzionisti spesso presentano una “tesi negativa” (TN): in generale, ci è 
impossibile stabilire (sulla base di fonti indipendenti) se il parlante sia atten-
dibile o meno. 

Fricker chiarisce la connessione fra DP e TN nei §§2-3. Per essere giusti-
ficati (in una data occasione O) a dedurre (i) “P” da (ii) “S ha asserito che 
P”, bisogna stabilire che S (il parlante) è attendibile; ovvero (§3) che (iii) “Se 
S asserisse che P in O, allora si darebbe il caso che P”. Ma se la tesi negativa 
TN è corretta, non possiamo stabilire, nella maggior parte dei casi, se (iii) 
sia vero o meno. Ne segue che la conoscenza testimoniale ci è generalmente 
inaccessibile. Se vogliamo evitare questa conclusione, che sappiamo essere 
falsa, dobbiamo accettare DP, che postula il diritto di inferire (i) da (ii) anche 
in assenza di prove a supporto di (iii).  

Lo scopo di Fricker è mostrare che TN è falsa, e che DP legittima come 
giustificate credenze testimoniali che sono infondate. L’attacco a TN si apre 
nel §4, dove viene introdotta una distinzione (divenuta molto influente) fra 
due versioni del riduzionismo, costruite come negazioni di TN. Il riduzioni-
sta “locale” sostiene che è possibile, in una data occasione, stabilire se il par-
lante sia attendibile in merito a ciò che afferma. Il riduzionista “globale” 
sostiene che è possibile stabilire che la testimonianza è affidabile in generale. 
Fricker concede che il riduzionismo globale è «privo di speranze»: solo 
quello locale è meritevole di discussione.  

Dopo una digressione su cosa significhi interpretare la testimonianza 
come una “categoria distinta” di conoscenza (§5), Fricker traccia una distin-
zione fra due forme di antiriduzionismo (§6). Secondo l’antiriduzionismo 
“forte”, DP stabilisce che siamo giustificati a credere che ogni parlante sia 
attendibile. Per l’antiriduzionismo “debole”, invece, possiamo presumere 

349



che il parlante sia attendibile solo in assenza di ragioni che “invalidino” que-
sta presunzione di attendibilità. Anche in questo caso, solo una versione 
(quella debole) è davvero plausibile. 

Fricker identifica poi (§7) una nozione di “attendibilità” che (contro TN) 
è generalmente a portata di mano del ricevente. Il parlante è attendibile se 
la seguente proposizione è vera: “Se S asserisse che P in O, allora si darebbe 
il caso che l’asserzione di S è sincera, e che la credenza che in tal modo 
esprime è vera”. Ma come stabilire se questa condizione sia soddisfatta in 
una data occasione? Per farlo (§8) il ricevente deve monitorare attivamente 
il parlante, individuando eventuali segnali di insincerità, e servendosi del 
proprio bagaglio epistemico per stabilire se il parlante sia competente e stia 
dicendo il vero. 

In questo processo, il ricevente può partire dall’“ipotesi di default” che il 
parlante sia sincero. Ma una credenza testimoniale è giustificata solo se il ri-
cevente si prodiga per controllare che questa ipotesi sia davvero corretta, di-
mostrando una “sensibilità controfattuale” all’inattendibilità del parlante. 
La distinzione fra la tesi antiriduzionistica e quella riduzionistica (§10) trac-
ciata da Fricker è quindi sottile, ma netta. Per il riduzionista il ricevente deve 
prodigarsi per confermare l’ipotesi di default, o sarà tacciabile di credulità. 
Per l’antiriduzionista, invece, il ricevente ha diritto (come stabilito da DP) 
ad assumere che l’ipotesi di default sia vera: questo diritto decade solo qua-
lora il ricevente abbia ragione di dubitare dell’attendibilità della testimo-
nianza. 

Il saggio di Fricker è fondamentale per gli sviluppi successivi dell’episte-
mologia della testimonianza. Influenti rimangono la distinzione fra riduzio-
nismo globale e locale, così come la discussione della tesi negativa TN e della 
sua presunta importanza nello stabilire DP. Ciò detto, il saggio non è invec-
chiato benissimo. Alcune delle tesi difese dall’autrice sono state smentite em-
piricamente. Ad esempio, Fricker dà per scontato che possiamo servirci di 
“segnali” non verbali (come gesti involontari, espressioni del viso, tono della 
voce, ecc.) per stabilire se il parlante sia insincero, e che questa capacità gio-
chi un ruolo importante nel monitoraggio della testimonianza richiesto da 
parte di un ricevente razionale. In realtà, dopo anni di ricerche psicologiche 
sappiamo che questi “segnali” sono di ben poco aiuto, e sovente possono 
addirittura mandarci fuori strada.5 Sul piano più strettamente filosofico, la 
stessa caratterizzazione dell’antiriduzionismo fornita in Contro la credulità è 
stata messa in discussione. 

5  Per una rassegna della letteratura empirica sull’argomento, il lettore può consultare 
il secondo capitolo di Levine (2019), oltre a Mann (2018).

350



Fricker accusa gli antiriduzionisti di offrire al parlante «un lasciapassare 
epistemico per la credulità». Questa conclusione è raggiunta a partire da due 
premesse. La prima è che il “diritto presuntivo” DP postulato dagli antiri-
duzionisti dispensa il ricevente dall’obbligo di valutare le credenziali episte-
miche della testimonianza ricevuta. La seconda è che questa è una tesi 
irrinunciabile per l’antiriduzionismo: se richiedessimo che il ricevente “mo-
nitori” le credenziali epistemiche di ogni enunciato, riduzionismo e antiri-
duzionismo finirebbero per coincidere. La conclusione è che DP, così inteso, 
legittima una forma indesiderabile di ingenuità epistemica. 

Il saggio di Goldberg e Henderson, Monitoraggio e antiriduzionismo nel-
l’epistemologia della testimonianza (2006), mette in discussione le due pre-
messe di questo argomento. Secondo gli autori, l’antiriduzionista può 
indebolire DP, stabilendo che il ricevente ha un “diritto presuntivo” di cre-
dere al parlante solo a patto di stare all’erta, monitorando attivamente il par-
lante e ciò che dice, mantenendosi pronto a cogliere segni di inattendibilità. 
Nelle parole degli autori (prese in prestito, in effetti, da Fricker), potremmo 
richiedere che il ricevente manifesti una “sensibilità controfattuale” alla pre-
senza di “invalidatori” (segni che la testimonianza non è attendibile). Questo 
requisito è molto più debole di quello difeso dal riduzionista, secondo cui 
per accettare la testimonianza il ricevente deve avere ragioni indipendenti per 
credere che il parlante sia attendibile. Contrariamente a quanto affermato 
da Fricker, dunque, l’antiriduzionista può richiedere un certo grado di mo-
nitoraggio da parte del parlante, senza per questo accettare una posizione ri-
duzionista. 

A questo punto potremmo chiederci se la revisione proposta dagli autori 
non sia troppo debole: se non offra comunque un «lasciapassare epistemico 
per la credulità». Per bloccare questa obiezione sul nascere, Goldberg e Hen-
derson identificano le varie nozioni di credulità che Fricker potrebbe avere 
in mente nel formulare la sua obiezione, e mostrano che, se rafforziamo DP 
come da loro suggerito (richiedendo che il ricevente monitori attivamente il 
parlante e la sua asserzione per rilevare eventuali segni di inattendibilità), ri-
sulta abbastanza ovvio che, qualunque sia la nozione di credulità impiegata, 
l’accusa non regge.  

Alcuni tratti del saggio di Goldberg e Henderson sono sintomatici di ten-
denze emergenti nella letteratura sulla testimonianza al tempo della stesura 
del testo. Uno di essi è la connessione fra le preoccupazioni dell’epistemolo-
gia della testimonianza e quelle della psicologia empirica e delle scienze co-
gnitive. Gli autori si limitano ad alcune osservazioni programmatiche, ma il 
testimone sarà raccolto nella letteratura successiva, in particolare dai ricer-
catori interessati al fenomeno della “vigilanza epistemica” (i processi psico-

351



logici con cui monitoriamo l’attendibilità dei parlanti).6 Suggerendo che DP 
possa essere “indebolito” per venire incontro ad alcune delle preoccupazioni 
dei riduzionisti, Goldberg e Henderson arrivano inoltre a “forzare”, in qual-
che misura, la dicotomia tradizionale fra riduzionismo e antiriduzionismo. 
Una tendenza, questa, che è portata all’estremo nell’ultimo saggio di questa 
parte. 

In Il tango si balla in due: al di là di riduzionismo e non-riduzionismo nel-
l’epistemologia della testimonianza (2006), Jennifer Lackey solleva dei dubbi 
in merito alla produttività della dicotomia attorno alla quale si articola gran 
parte della riflessione sulla testimonianza: quella appunto tra riduzionismo 
e antiriduzionismo (come continueremo a chiamarlo, anche se l’autrice pre-
ferisce, in effetti, il termine “non-riduzionismo”). L’espressione «il tango si 
balla in due»7 vuole proprio suggerire che l’acquisizione di conoscenza te-
stimoniale richiede l’esecuzione di lavoro epistemico da parte di entrambi i 
poli dello scambio comunicativo: il parlante e il ricevente. Per Lackey, sia i 
riduzionisti che gli antiriduzionisti hanno dato troppa importanza a uno dei 
due poli, trascurando il contributo epistemico dell’altro. 

Da un lato, i riduzionisti si concentrano troppo sul lavoro epistemico ese-
guito dall’ascoltatore. Anche quando abbiamo ottime ragioni per credere al 
parlante, può darsi che questi stia offrendo una testimonianza inaffidabile. 
Per esempio, potrei avere ottime ragioni di credere che Guendalina sia 
un’esperta micologa (mi ha mostrato un certificato) ma sbagliarmi in merito 
(il certificato di Guendalina è falso, e Guendalina non sa nulla di funghi). Se 
credessi al parere di Guendalina in merito alla tossicità di un fungo, la mia 
credenza testimoniale non sarebbe giustificata, anche qualora fosse (per un 
caso fortuito) vera. Avere ragioni indipendenti a supporto della testimonianza 
non è quindi sufficiente perché una credenza testimoniale sia giustificata: 
serve anche un apporto positivo del parlante, che deve offrire una testimo-
nianza effettivamente affidabile. Lackey ne deduce che dobbiamo abbando-
nare una tesi centrale del riduzionismo: la conoscenza testimoniale non è 
interamente riducibile alle ragioni positive apportate dall’ascoltatore; anche 
quelle del parlante giocano un ruolo importante. 

Gli antiriduzionisti, dal canto loro, si concentrano eccessivamente sul la-
voro epistemico effettuato dal parlante. Assumere che vi sia un “diritto pre-
suntivo” di credere ciò che dice il parlante (in assenza di ragioni di non farlo) 

6  Il primo saggio pubblicato al proposito è Epistemic Vigilance, risultato dello sforzo 
collettivo di Dan Sperber, Fabrice Clement, Christophe Heintz, Olivier Mascaro, Hugo 
Mercier, Gloria Origgi e Deirdre Wilson: Sperber et al. (2010).

7  Traduzione dell’espressione idiomatica inglese “it takes two to tango”, stante a si-
gnificare che certe attività possono condursi solo in coppia.

352



condanna il ricevente ad acquisire credenze irrazionali (o comunque non giu-
stificate). Gli antiriduzionisti, in altre parole, trascurerebbero l’importanza 
del lavoro epistemico eseguito dal ricevente, che deve essere selettivo e va-
lutare attivamente le credenziali epistemiche del parlante. 

Lackey non vuole rifiutare riduzionismo e antiriduzionismo, quanto in-
tegrarli in una posizione “ibrida” che incorpora elementi di entrambi, da lei 
definita “dualismo”. L’idea è che la giustificazione testimoniale abbia una 
natura duale: richiede lavoro epistemico positivo sia da parte del parlante 
che del ricevente. Accettare questa tesi significa abbandonare la dicotomia 
fra riduzionismo e antiriduzionismo: a detta di Lackey, voltare questa pagina 
è necessario perché vi sia progresso nell’epistemologia della testimonianza.  

Lackey non è l’unica né la prima a difendere una posizione “ibrida”: au-
tori come Faulkner, Lehrer e Pritchard8 hanno sviluppato posizioni che si 
situano al di fuori di una dicotomia rigida fra riduzionismo e antiriduzioni-
smo. Sebbene soluzioni intermedie di questo tipo promettano di risolvere i 
problemi che affliggono riduzionismo e antiriduzionismo, non tutti sono 
d’accordo. I critici sostengono che questi modelli ibridi ereditano le debo-
lezze di entrambe le posizioni, o peggio che ne generano di nuove. Non si 
può quindi dire che il dibattito filosofico abbia voltato pagina nella direzione 
auspicata da Lackey. 

Detto ciò, è anche vero che l’epistemologia della testimonianza contem-
poranea si sta muovendo in direzioni nuove. Fra le sue ramificazioni recenti 
vale la pena segnalarne alcune. Un programma di ricerca piuttosto vivace si 
occupa di studiare le norme dell’asserzione: l’obiettivo è stabilire con preci-
sione le aspettative epistemiche che abbiamo nei confronti del parlante.9 
Spinti da uno spirito anti-individualistico, alcuni filosofi hanno cominciato 
invece a interessarsi di testimonianza di gruppo (affermazioni da parte di enti 
collettivi; siano essi aziende come Philip Morris o entità statali come le Fi-
lippine) e delle condizioni a cui le affermazioni collettive possono essere de-
finite sincere e affidabili.10 Nell’ambito dello studio dell’ingiustizia 
epistemica, si parla sempre più spesso di ingiustizia testimoniale, ovvero di 
come la credibilità epistemica che assegniamo al parlante possa essere in-
fluenzata da ingiustizie strutturali (come razzismo, sessismo o altre forme di 
pregiudizio).11 Infine, un vivace programma di studi si occupa di studiare la 
testimonianza degli esperti. Qui l’accento è su problemi come la risoluzione 

8  Faulkner (2000); Lehrer (2006); Pritchard (2006).
9  Un testo rappresentativo è Goldberg (2015). Per un’introduzione al dibattito, 

Pagin, Marsili (2021).
10  Una trattazione recente dell’argomento è offerta in Lackey (2020).
11  Fricker (2007).

353



del disaccordo fra pari e lo studio degli indicatori che ci permettono di di-
scriminare fra esperti e non esperti.12 Sebbene le preoccupazioni filosofiche 
che animano i saggi contenuti in questa antologia giochino ancora un ruolo 
centrale nell’epistemologia della testimonianza, gli interessi filosofici si sono 
quindi molto differenziati negli ultimi anni, generando nuove e interessanti 
linee di ricerca. 

Per approfondire 

Il lettore che voglia approfondire questi temi può fare riferimento alla 
monografia in italiano di Nicla Vassallo (2011). Per il lettore interessato alla 
testimonianza degli esperti sarà interessante anche Croce (2019). In lingua 
inglese, l’introduzione più aggiornata è quella pubblicata di recente sulla 
Stanford Encyclopedia of Philosophy: Leonard (2023). Due monografie di ac-
cessibile lettura sono Lackey (2008) e Goldberg (2010). Per una trattazione 
più recente, si veda Moran (2018). 

12  Croce (2019).

354



Conservazione del contenuto  
Tyler Burge 

 
Poco dopo l’inizio delle Regole per la guida dell’intelligenza, Cartesio so-

stiene che alcune cose conosciute «con certezza» e «per deduzione» non 
sono evidenti. Egli osserva che, in una lunga deduzione, possiamo sapere che 

l’ultimo anello di una certa lunga catena è connesso col primo, anche se 
non abbiamo presenti con un unico e medesimo colpo d’occhio tutti quelli 
intermedi, dai quali quella connessione dipende, purché li abbiamo per-
corsi con lo sguardo uno dopo l’altro, e ci ricordiamo che ciascuno di essi 
è unito ai <due> più vicini, dal primo all’ultimo.1 

Nonostante riconosca che tale conoscenza non è evidente o puramente 
intuitiva, e che le deduzioni lunghe sono più soggette a errore di quanto non 
lo sia la conoscenza intuitiva, Cartesio pensa che, se viene dedotta da pre-
messe matematiche evidenti, la conoscenza è certa e dimostrativa. Presumi-
bilmente, egli non dubiterebbe che sia a priori. Tralascio la certezza. Ma 
l’idea che la conoscenza sia dimostrativa e a priori mi sembra vera. 

Roderick Chisholm la vede diversamente. Egli definisce “a priori” in 
modo tale che una proposizione è a priori (e conosciuta a priori) solo se o è 
evidente, o segue direttamente per implicazione evidente da qualcosa che è 
evidente. Egli esclude esplicitamente i risultati delle deduzioni con molteplici 
passaggi: 

E se S deriva una proposizione da un insieme di assiomi, non grazie a uno 
o due semplici passaggi, ma come risultato di una dimostrazione com-
plessa, che coinvolge una serie di passaggi interrelati? Se la dimostrazione 
è formalmente valida, non dobbiamo dire che S conosce la proposizione 
a priori? Penso che la risposta sia no. 

Egli aggiunge: 

[S]e, nel corso di una dimostrazione, dobbiamo affidarci alla memoria in 
vari stadi, usando dunque come premesse proposizioni contingenti su ciò 

1  Cfr. Descartes (1701 [160 sg.]). Locke (1690, 4,2,7) nota come una tale conoscenza 
sia «meno perfetta», nel senso di più soggetta a errore, rispetto alla conoscenza intui-
tiva.



che ci capita di ricordare, allora, anche se si potrebbe dire che abbiamo 
“conoscenza dimostrativa” della nostra conclusione in un senso ampio 
dell’espressione “conoscenza dimostrativa”, non si può dire che ne ab-
biamo una dimostrazione a priori.2 

Alcune delle differenze fra noi due derivano da una diversa concezione 
dell’apriorità. Di tali concezioni ve ne sono molte. Sarò esplicito sulla mia. 
Ritengo che “a priori” si applichi correttamente alla conoscenza di una per-
sona quando tale conoscenza è convalidata da qualche giustificazione (jus-
tification) o titolo (entitlement) a priori che non ha bisogno di nessuna 
giustificazione o titolo ulteriore che lo renda conoscenza. Una giustificazione 
o titolo è a priori se la sua forza giustificativa non è in nessun modo costituita 
o accresciuta dal fare riferimento a, o affidamento su, aspetti specifici di una 
qualche gamma di esperienze sensoriali o credenze percettive. 

Assumo che “a priori” si applichi primariamente a giustificazioni o titoli, 
anziché a verità. Ci sono, certamente, delle relazioni concettuali fra queste 
nozioni. La giustificazione o titolo mira alla verità in quanto sostiene razio-
nalmente la credenza. Inoltre, la nozione di verità a priori è importante, 
anche se dovrebbe probabilmente venire esplicata in termini di conoscenza 
a priori possibile. Ma nella presente teoria, giustificazione e titolo sono le 
nozioni fondamentali. 

La distinzione fra giustificazione e titolo è questa: nonostante entrambi 
abbiano una forza positiva nel sostenere razionalmente un atteggiamento 
proposizionale o una pratica cognitiva e nel costituire un diritto epistemico 
a essa, i titoli sono diritti o garanzie epistemici che non devono per forza es-
sere compresi dal soggetto, o anche soltanto essergli accessibili. Abbiamo ti-
tolo a fare affidamento, a parità di condizioni, sulla percezione, sulla 
memoria, sul ragionamento deduttivo e induttivo, e – sosterrò – sulla parola 
degli altri. Le persone poco sofisticate hanno titolo a fare affidamento sulle 
proprie credenze percettive. I filosofi possono articolare tali titoli. Ma avere 
un titolo non richiede di essere in grado di giustificare l’affidamento a queste 
risorse, o anche soltanto di concepire una tale giustificazione. Le giustifica-
zioni, in senso stretto, coinvolgono ragioni che le persone hanno e a cui 
hanno accesso. Queste possono includere premesse autosufficienti o giusti-
ficazioni più discorsive. Ma devono essere disponibili nel repertorio cognitivo 
del soggetto. Il confine fra le nozioni di titolo e giustificazione può essere 
sfocato. Talvolta userò “giustificato” e “giustificazione” in senso ampio, per 
coprire entrambi i casi. 

2  Cfr. Chisholm (1977, p. 44).

356



La conoscenza che una persona ha di una proposizione potrebbe essere 
sostenuta adeguatamente da un corpo di giustificazioni o titoli a priori e da 
uno empirico. Tale conoscenza sarebbe allora sovradeterminata in modo ete-
rogeneo. La persona avrebbe sia conoscenza a priori che empirica della pro-
posizione. Per essere a priori, la conoscenza deve essere convalidata da una 
giustificazione o titolo a priori che non ha bisogno di ulteriore aiuto giusti-
ficativo affinché la persona abbia conoscenza. Per essere a priori, la giustifi-
cazione o titolo posseduto dalla persona deve conservare la sua forza 
giustificativa anche se si ignora qualunque altra giustificazione o titolo che 
questa possieda per credere alla proposizione rilevante. 

Sostenendo che la forza giustificativa di una giustificazione o titolo a priori 
non è in alcun modo costituita o accresciuta dal fare affidamento su aspetti 
specifici di una qualche gamma di esperienze sensoriali o credenze percettive, 
non intendo dire che una giustificazione a priori debba fare affidamento sulla 
sola ragione o sul solo intelletto – come pensavano i razionalisti prekantiani. 
Una giustificazione o titolo conterebbe come a priori se non si affidasse af-
fatto, per quanto riguarda la sua forza giustificativa, a esperienze sensoriali 
o credenze percettive. Ma potrebbe contare come tale anche se dipendesse 
da aspetti del tutto generali dell’esperienza sensoriale o delle credenze per-
cettive, o da aspetti della struttura delle capacità sensoriali del soggetto e 
dalla loro funzione di fornire delle categorie di informazione.3 

Un individuo non deve necessariamente fare riferimento a esperienze sen-
soriali affinché la sua giustificazione o il suo titolo siano empirici. L’uso del 
termine “fare affidamento” nella mia spiegazione dell’apriorità è inteso a ri-
conoscere che la maggior parte delle credenze percettive che vertono su og-
getti o proprietà fisici non fanno riferimento a esperienze sensoriali o al loro 
contenuto percettivo. Tali credenze fanno riferimento solo a oggetti e pro-
prietà fisici. Ma l’individuo possiede un titolo empirico ad avere queste cre-
denze percettive. La forza giustificativa del titolo che sorregge tali credenze 

3  Kant pensava che tutti i giudizi sintetici a priori, eccetto quelli che fanno parte 
della sua filosofia pratica – e forse quelli della filosofia critica nel suo insieme –, si ba-
sassero su aspetti generali (“puri”) della struttura o funzione dell’esperienza sensoriale. 
Di fatto, credeva che la forza giustificativa di tali giudizi dipendesse dal fatto che uno 
avesse effettivamente avuto delle esperienze sensoriali. La mia concezione della cono-
scenza a priori lascia spazio alla concezione di Kant. Tuttavia, non sono d’accordo con 
lui che quelle giustificazioni a priori la cui forza giustificativa non è affatto accresciuta 
dall’esperienza sensibile siano vacue, o analitiche nel senso di essere vere indipendente-
mente da ogni relazione con una materia specifica. La distinzione fra il fare affidamento 
su aspetti specifici di una gamma di esperienze sensoriali, o credenze percettive, e il fare 
affidamento sulla struttura o funzione delle proprie capacità sensoriali nell’ottenere delle 
categorie di informazione non è precisa. Penso che possa rimanere utile.

357



consiste in parte nel fatto che l’individuo ha certe esperienze sensoriali, o a 
ogni modo nel fatto che le credenze percettive dell’individuo sono percet-
tive. 

Una giustificazione (titolo) a priori non può fare affidamento su aspetti 
specifici delle esperienze sensoriali o delle credenze percettive per quanto 
riguarda la sua forza giustificativa. Una giustificazione a priori dipenderà di 
solito, in qualche modo, da esperienze sensoriali o credenze percettive. Que-
ste sono necessarie, tipicamente, per acquisire comprensione o credenze. Ma 
tale dipendenza non è rilevante per l’apriorità a meno che non sia essenziale 
per la forza giustificativa. Distinguere la genesi della comprensione e della 
credenza dalla forza razionale o normativa che sta dietro alle credenze è fon-
damentale per ogni concezione che prenda sul serio la giustificazione a 
priori.4 

Nessuna concezione seria dell’apriorità ha sostenuto che tutte le giustifi-
cazioni ritenute a priori siano non-rivedibili o infallibili. Tradizionalmente, 
le giustificazioni a priori più profonde venivano considerate difficili da otte-
nere. Le presunte giustificazioni a priori erano tradizionalmente ritenute ri-

4  Questa esplicazione dell’apriorità si applica alla giustificazione dei pensieri stile-
cogito, come Sto pensando, e di altri giudizi sull’intellezione. (Non si applica a Sto avendo 
un’immagine residua). La giustificazione di questi pensieri si fonda sulla comprensione, 
non su esperienze sensoriali o credenze percettive. Sono conscio del fatto che alcune 
concezioni tradizionali dell’apriorità escluderebbero i casi cogito. Alcune di queste con-
cezioni pongono l’accento non sull’indipendenza giustificativa dall’esperienza sensoriale, 
bensì sull’indipendenza giustificativa da qualunque “esperienza”, inclusa l’“esperienza” 
intellettuale. (Lascio aperta la questione se questo uso di “esperienza” sia appropriato). 
Questa è una delle concezioni di Leibniz (1765, IV, ix). Ovviamente egli si concentrava 
sulla verità a priori, anziché sulla giustificazione di un individuo. La concezione di Frege 
prevede un’indipendenza giustificativa da qualunque relazione con eventi o fatti specifici 
nel tempo (Frege 1884, §3). Secondo tale concezione, possono essere conosciute a priori 
soltanto le verità generali e le verità da queste derivabili. 

Le questioni terminologiche qui coinvolte sono complesse, ma questa differenza fra 
la mia esplicazione e quelle tradizionali non influenza il mio argomento contro la posi-
zione di Chisholm, che funziona comunque assumendo una qualunque fra queste con-
cezioni. Inoltre, il più ampio argomento di questo saggio non dipende da come si usa il 
termine “a priori”. Sono interessato non tanto al termine quanto alla concezione che vi 
associo. L’argomento presentato in questo saggio fa leva sul ruolo della percezione nel 
conferimento di giustificazione o titoli. Penso che ci siano questioni sostanziali e storiche 
significative, a proposito delle diverse nozioni associate al termine “a priori”, che gravano 
sul modo in cui la diatriba fra empirismo e razionalismo è giunta a essere compresa a 
partire dal lavoro di Kant, Mill e dei positivisti. Per il momento, è sufficiente che la pre-
sente esplicazione segnali il mio interesse per giustificazioni o titoli la cui forza si fonda 
sull’intellezione, la ragione, o la riflessione, in quanto distinte dalla percezione, intesa in 
senso ampio come comprendente anche la sensazione.

358



vedibili perché può capitare di non capire in maniera abbastanza profonda 
le proposizioni rilevanti, o di fare errori di ragionamento o di analisi. 

Le concezioni tradizionali erano effettivamente inclini a sopravvalutare 
quanto sia stretta la connessione fra le giustificazioni a priori genuine (di con-
tro a quelle presunte) e la verità. In primo luogo, le giustificazioni (titoli) a 
priori possono essere non-dimostrative: il peso di una giustificazione a priori 
può essere superato da quello di altri elementi senza mostrare che essa è ra-
zionalmente manchevole o basata su un’incomprensione – senza mostrare 
che non ha forza giustificativa (che non è una giustificazione). Alcuni argo-
menti matematici sono non-dimostrativi, persino induttivi in senso ampio, 
eppure a priori nel mio senso. Se un principio è accettato perché la sua verità 
spiegherebbe o consentirebbe di derivare diversi altri principi matematici 
accettati, la giustificazione per accettarlo è non-dimostrativa; ma potrebbe 
non ricavare alcunché della sua forza da credenze percettive. In secondo 
luogo, nonostante alcune giustificazioni o titoli a priori possano essere in-
vulnerabili nei confronti delle contro-considerazioni empiriche, tale invul-
nerabilità non segue dalla nozione di apriorità. Come emergerà più avanti, 
penso che alcune credenze dotate di giustificazioni o titoli genuinamente a 
priori siano esposte alla possibilità di un rovesciamento empirico. 

In entrambi i casi, che una credenza sia giustificata a priori, per una per-
sona a un certo tempo, non implica che sia vera. Ci sono, penso, alcune giu-
stificazioni o titoli a priori che sono dimostrative e implicano la verità. Ma 
non sono tali puramente in virtù del fatto che sono a priori. La presente con-
cezione dell’apriorità si concentra sulla natura del sostegno razionale positivo 
per una credenza. Non dice nulla sui modi in cui una credenza può essere 
vulnerabile alle contro-considerazioni. 

La giustificazione a priori può dunque essere non-evidente, fallibile, non-
dimostrativa e non “certa”. Credenze ritenute a priori, e persino giustificate 
a priori, sono rivedibili. La mia concezione dell’apriorità differisce in questi 
modi da quella di Chisholm. 

Le nostre divergenze non sono tuttavia primariamente verbali. Secondo 
Chisholm, le deduzioni lunghe introducono il ricordo di specifici eventi men-
tali passati nella giustificazione della deduzione.5 Se tali ricordi sono una 
parte necessaria della giustificazione della deduzione, allora – almeno quando 
includano ricordi di credenze o esperienze empiriche (ad esempio, il ricordo 
di aver letto i simboli attentamente) – tali deduzioni non sono a priori, nem-
meno per la mia concezione dell’apriorità. 

5  L’osservazione dello stesso Cartesio, secondo cui nelle deduzioni dobbiamo ricor-
darci di aver esaminato i passaggi della deduzione «uno dopo l’altro», potrebbe suggerire 
questa concezione. Trovo poco chiaro come Cartesio intendesse questa osservazione.

359



Ma mi sembra che la concezione di Chisholm del ruolo svolto dalla me-
moria nel ragionamento dimostrativo sia erronea. Se la memoria fornisse, 
come parte della dimostrazione, «proposizioni contingenti su ciò che ci ca-
pita di ricordare», la dimostrazione non potrebbe essere puramente logica o 
matematica. Ma penso che il normale ruolo della memoria nel ragionamento 
dimostrativo sia diverso. La memoria non fornisce, ai fini della dimostra-
zione, proposizioni che vertano sulla memoria, su chi svolge il ragionamento, 
o su eventi passati.6 Fornisce le proposizioni che fungono da passaggi della 
dimostrazione stessa. O, piuttosto, le conserva, assieme alla loro forza di giu-
dizio, e le rende disponibili all’uso in tempi successivi. Normalmente, il con-
tenuto della conoscenza di una dimostrazione più lunga non verte sulla 
memoria, su chi svolge il ragionamento, o su eventi contingenti più di quello 
di una dimostrazione più breve. Non si giustifica la dimostrazione facendo 
appello alla memoria. La si giustifica facendo appello ai passaggi e alle tran-
sizioni inferenziali della dimostrazione. 

Perché Chisholm pensava il contrario? Le dimostrazioni lunghe sono più 
fallibili, e fallibili in modi diversi, rispetto a quelle brevi. Come egli nota, le 
persone commettono errori dovuti alla fretta o a una comprensione incom-
pleta nel formulare giudizi su proposizioni relativamente ovvie. Ma in dimo-
strazioni più lunghe non ci sono solo più opportunità di commettere tali 
errori. Si può incorrere in una dimenticanza, anche se si sta attenti e si com-
prende perfettamente ogni proposizione della deduzione. La credenza che 
fa appello a giustificazioni a priori era tradizionalmente ritenuta soggetta a 
errore. Ma le fonti dell’errore erano talvolta limitate ai malfunzionamenti 
della comprensione e del ragionamento. Potrebbe sembrare che il malfun-
zionamento della memoria sia una fonte di errore difficile da spiegare per la 
concezione tradizionale. 

Ma le differenze pertinenti fra le dimostrazioni brevi e quelle lunghe sono 
al più quelle fra la memoria a breve e quella a più lungo termine. Persino le 
dimostrazioni con un solo passaggio possono andare storte se la memoria a 
breve termine di chi svolge il ragionamento è sufficientemente manchevole. 
Se dunque prendessimo la vulnerabilità a malfunzionamenti della memoria 
come un segno che la giustificazione di un ragionamento debba fare riferi-
mento alla memoria, nessun ragionamento sarebbe indipendente da pre-
messe che vertono sulla memoria. Questo è inaccettabile. Una cosa è fare 
affidamento sulla memoria in una dimostrazione, un’altra è usare premesse 

6  Il “dunque” di Chisholm, nel passo riportato, è chiaramente un errore. Dal fatto 
che una deduzione fa affidamento sulla memoria non segue che essa, o qualunque giu-
stificazione a essa associata, usi come premesse «proposizioni contingenti» che vertono 
sulla memoria.

360



che vertono sulla memoria. Ogni ragionamento che si svolge nel tempo deve 
fare affidamento sulla memoria. Ma non ogni ragionamento deve usare pre-
messe che vertono sulla memoria o sul passato. 

In questo come in altri casi, per essere giustificati in un processo cognitivo 
non è necessario includere nella giustificazione premesse che escludano ogni 
possibile fonte di errore. Questo punto è ampiamente accettato per quanto 
riguarda la giustificazione percettiva. Per avere titolo alla credenza percettiva 
che là c’è un uccello, non è necessario escludere tutti i modi in cui si potrebbe 
essere ingannati. Lo stesso punto si applica al ragionamento. Per essere giu-
stificati nel ragionamento deduttivo, non è necessario includere nella propria 
giustificazione proposizioni che salvaguardino da vuoti di memoria, a breve 
o a lungo termine. Fare affidamento sulla memoria non aumenta nemmeno 
la forza giustificativa della giustificazione deduttiva. 

Se una giustificazione dipende da un ragionamento deduttivo valido che 
muove (assumiamo) da premesse che sono note a priori, allora l’essere giu-
stificati da tale giustificazione dipende solo dal fatto che effettivamente si ca-
pisca il ragionamento a sufficienza e che effettivamente i propri processi di 
ragionamento funzionino adeguatamente. La giustificazione non dipende da 
una premessa che dica che queste condizioni sussistono, una premessa che 
richiederebbe essa stessa ulteriore giustificazione. (Penso che tale dipendenza 
darebbe luogo a un regresso vizioso). Si può presumere che sussistano, senza 
bisogno di una giustificazione per tale presunzione, eccetto che in situazioni 
speciali in cui queste presunzioni siano ragionevolmente – e forse persino 
correttamente – messe in dubbio. 

In una deduzione, che i processi di ragionamento funzionino adeguata-
mente dipende dal fatto che la memoria conservi i risultati del ragionamento 
precedente. Ma la conservazione di tali risultati da parte della memoria non 
aggiunge nulla alla forza giustificativa del ragionamento. È, piuttosto, una 
condizione di sfondo affinché il ragionamento abbia successo. La memoria 
non è intrinsecamente una facoltà empirica più di quanto non sia una facoltà 
razionale. La sua funzione nel ragionamento deduttivo è conservativa. Il suo 
ruolo nella giustificazione deriva da ciò che conserva. Il nostro titolo a fare 
affidamento sulla memoria nelle deduzioni lunghe deriva dal nostro titolo a 
fare affidamento sul ragionamento nell’espletare le sue funzioni. I malfun-
zionamenti della memoria che fanno fallire le dimostrazioni sono malfunzio-
namenti delle condizioni di sfondo necessarie al funzionamento adeguato 
del ragionamento. Pertanto, la fallibilità della memoria nel ragionamento de-
duttivo è una fonte di errore che può essere ammessa dalla concezione tra-
dizionale dell’apriorità – e anche dalla nostra. 

Persino nel ragionamento empirico, la memoria ha una funzione pura-
mente conservativa che non contribuisce alla forza della giustificazione, 

361



bensì, semplicemente, contribuisce ad assicurare il corretto funzionamento 
di altre capacità cognitive nel corso del tempo. Quando percepiamo eventi 
e inferiamo spiegazioni, la memoria conserva le credenze percettive di pari 
passo all’elaborazione della spiegazione. Ma questa conservazione non è 
parte della giustificazione della spiegazione, e nemmeno vi aggiunge qualcosa 
– nonostante il fatto che se mancasse, la spiegazione sarebbe compromessa. 
Piuttosto, la memoria si limita a mantenere intatti abbastanza a lungo i risul-
tati della percezione da consentire il completamento della spiegazione. 

Certo, la memoria talvolta non è puramente conservativa, bensì è un ele-
mento indipendente nella giustificazione. Ricordi di eventi, oggetti, espe-
rienze o atteggiamenti potrebbero costituire la premessa della giustificazione 
di una credenza empirica. Le credenze sostenute da tali ricordi sono giusti-
ficate in parte in riferimento alla memoria. In alternativa, potrebbero in parte 
fare affidamento sulla memoria per il titolo a loro associato. 

Ricordi sostanziali di specifici eventi, oggetti, esperienze o atteggiamenti 
possono svolgere un ruolo nel ragionamento deduttivo. Possono facilitare il 
ragionamento senza essere elementi della giustificazione che facilitano. Così, 
ad esempio, potremmo disegnare una figura in una dimostrazione, o fare uso 
di tecniche mnemoniche per facilitare la comprensione e il ragionamento, 
senza fare affidamento su di esse per rendere più forte la giustificazione ma-
tematica. In alternativa, ricordi sostanziali potrebbero essere parte di una 
giustificazione ausiliaria, di controllo. In tali casi, potrebbero svolgere un 
ruolo giustificativo, eppure essere dispensabili dal punto di vista della giu-
stificazione. 

Si potrebbe persino avere bisogno di ricordi sostanziali per puntellare 
delle mancanze nel ragionamento deduttivo di una persona. Quando 
un’istanza puramente conservativa viene ragionevolmente messa in discus-
sione perché la memoria si è dimostrata inaffidabile, si potrebbe dover fare 
affidamento su ricordi sostanziali. Ad esempio, se si sa che la propria me-
moria è vacillante, si potrebbe dover ripiegare sul ricordo di aver contato il 
numero di segni di implicazione in un paio di formule per sostenere l’assun-
zione che la propria inferenza si basa su un ricordo corretto. In un caso come 
questo, fare affidamento su dispositivi mnemonici potrebbe essere indispen-
sabile per la giustificazione posseduta da una persona – e non soltanto come 
parte di una procedura ausiliaria di controllo. La persona, infatti, non ha più 
titolo a presumere di poter fare affidamento sulla memoria. Penso tuttavia 
che la necessità di fare riferimento alla memoria nelle deduzioni al fine di es-
sere giustificati dalle stesse sia poco comune. In certi casi si potrebbe ragio-
nevolmente dubitare di avere titolo a fare affidamento sulla propria memoria, 
ma sbagliarsi nel dubitarne. 

362



Ma il fatto che la memoria possa svolgere ruoli sostanziali nella giustifi-
cazione o nel conferimento di titoli non dovrebbe oscurare la distinzione fra 
memoria sostanziale e memoria puramente conservativa. Riassumo la distin-
zione. La memoria sostanziale è un elemento in una giustificazione; importa 
temi o oggetti nel ragionamento. La memoria puramente conservativa non 
introduce temi, non costituisce nessun elemento nella giustificazione, e non 
aggiunge alcuna forza alla giustificazione o al titolo. Si limita a mantenere 
nello spazio giustificativo un contenuto cognitivo con la forza di giudizio a 
esso associata. Come l’inferenza, rende possibile le transizioni della ragione, 
ma non fornisce alcun contenuto proposizionale. A differenza dell’inferenza, 
non è una transizione o un movimento – dunque non è un elemento in una 
giustificazione. Nelle deduzioni, pertanto, né il fare affidamento su di essa 
né l’essere essa suscettibile di errori dovuti al suo malfunzionamento impe-
disce che la giustificazione associata alla deduzione sia a priori.7 

La mia discussione della memoria mira a esplorare le analogie fra la me-
moria e l’accettazione della parola altrui. Qual è il ruolo dell’interlocuzione 
nella giustificazione delle nostre credenze? 

Fare affidamento sugli altri non è forse metafisicamente necessario per 
ogni possibile essere razionale. Ma è cognitivamente fondamentale per crea-
ture come noi. Sebbene ontogeneticamente posteriore alla percezione e alla 
memoria, il fare affidamento sugli altri per imparare una lingua e acquisire 
credenze è profondamente radicato nella nostra storia evolutiva. Acquisire 
credenze da altri sembra non solo psicologicamente fondamentale, ma epi-
stemicamente giustificato. Come individui, non giustifichiamo questo affi-
damento empiricamente, non più di quanto giustifichiamo empiricamente il 
nostro uso della percezione. Sembra invece che abbiamo titolo di fare affi-
damento. La maggior parte delle informazioni che possediamo, e molti dei 

7  La distinzione fra memoria sostanziale e puramente conservativa rispecchia ap-
prossimativamente la distinzione, in psicologia, fra “memoria episodica” e “memoria 
semantica”. Ci sono prove che questi tipi di memoria funzionino in modi diversi nelle 
nostre psicologie. Cfr. Tulving (1972). 

Un’altra differenza fra i due tipi di memoria è che la memoria puramente conserva-
tiva ha necessariamente un ruolo in qualsiasi ragionamento che si svolga nel tempo. In 
quale misura la memoria sostanziale entri nel ragionamento dipende dalla psicologia di 
chi lo esegue, dal soggetto dell’argomento, e così via. Non si dovrebbe sottostimare, tut-
tavia, la nostra dipendenza dall’uso dei simboli nel ragionamento. Il ruolo dei simboli è, 
in parte, quello di fornire degli oggetti percettivi. Spiegare questo tipo di dipendenza è 
questione difficile e importante. Farlo potrebbe complicare o rendere sfocata la distin-
zione fra la dipendenza occasionale dalla memoria sostanziale e la più generale necessità 
razionale di dipendere dalla memoria puramente conservativa. Ma penso che la distin-
zione rimarrà preziosa.

363



metodi che abbiamo per valutarle, dipendono dall’interlocuzione. Se non ac-
quisissimo un enorme numero di credenze dagli altri, le nostre vite cognitive 
non sarebbero molto diverse da quelle degli animali. 

Qual è lo status epistemico delle credenze basate sull’interlocuzione? Il-
lustrerò la mia concezione a grandi linee prima di precisarla e di difenderla. 
L’uso della percezione è una condizione di sfondo necessaria per l’acquisi-
zione di credenze da altri. Ma in molti casi, la percezione e le credenze per-
cettive non sono elementi indispensabili alla giustificazione di tali credenze, 
o alla forza giustificativa dei titoli che convalidano tali credenze. La funzione 
della percezione è spesso analoga alla funzione puramente conservativa della 
memoria nel ragionamento. Senza la percezione, non si potrebbero acquisire 
credenze da altri. Ma in molti casi essa svolge un ruolo di innesco e conser-
vazione, non di giustificazione. Talvolta, lo status epistemico delle credenze 
acquisite da altri non è empirico. In particolare, non è tale semplicemente in 
virtù del fatto che sono acquisite da altri.8 Tali credenze sono talvolta giusti-
ficate a priori nel senso che non hanno bisogno di fare affidamento, quanto 
alla loro forza giustificativa, sulle caratteristiche specifiche di una qualche 
gamma di esperienze sensoriali o credenze percettive. 

Thomas Reid paragona acutamente l’acquisizione delle credenze da altri 
alla percezione, in quanto fondamentale «canale verso la mente» dotato di 
funzioni sue proprie nell’acquisizione della conoscenza. Egli afferma inoltre 
che la tendenza a fare affidamento sugli altri per acquisire credenze è innata: 

Il saggio e generoso Autore della natura umana, che ha voluto far vivere 
l’uomo in società perché riceva dagli altri la parte maggiore e più impor-
tante delle sue conoscenze, ha posto nella nostra natura due principi che 
si corrispondono l’un l’altro. Il primo è costituito da una propensione na-
turale a dire la verità [...] Il secondo principio posto in noi dall’Essere su-
premo è una disposizione a confidare nella veracità degli altri, a credere 
a quello che ci dicono.9 

8  Cfr., per converso, Chisholm (1977, §5) e Ross (1975). Questi autori assumono che 
la credenza basata sulla testimonianza non può essere giustificata a priori e che, se è af-
fatto conoscenza, deve essere empirica. 

Penso che parte di ciò che sto dicendo in questo saggio abbia delle conseguenze per 
l’assunzione comune che la conoscenza basata sul risultato di dimostrazioni fornite da 
un computer non può essere a priori. Cfr. Kripke (1980, p. 35 [38]) e Tymoczko (1979). 
Kripke afferma che tale conoscenza è basata sulle leggi della fisica. Nonostante essa di-
penda dal funzionamento di una macchina che segue le leggi della fisica, non è ovvio 
che la conoscenza delle leggi della fisica sia una parte indispensabile della nostra giusti-
ficazione per credere in tali risultati. Tratto questa questione in un articolo in prepara-
zione. [L’articolo è Burge (1998) (N.d.T.)].

9  Reid (1764, 6.24 [301-302]).

364



Reid osserva che la credulità, a differenza del ragionamento e dell’espe-
rienza, «deve manifestarsi con tutta la sua forza nei bambini e trovare un li-
mite nell’esperienza». Poniamo un limite alla credulità soppesando il 
carattere e il disinteresse dei testimoni, la possibilità di collusione, la proba-
bilità anteriore dell’informazione. Inoltre, il nostro fare affidamento sugli 
altri è più fallibile del nostro fare affidamento sulla percezione – come Reid 
pure osserva. Commettiamo errori percettivi, ma tali errori derivano da illu-
sioni che possono spesso essere spiegate facendo riferimento a leggi naturali. 
Gli altri ci inducono a commettere errori tramite menzogne e interferenze 
emotive che sono capricciose in confronto alle regolarità della natura. Perché 
queste considerazioni non mostrano che l’acquisizione di credenze da altri 
non soltanto è necessariamente empirica, ma ha molto più bisogno di com-
petenza empirica rispetto alla percezione ordinaria per quanto attiene alla 
sua giustificazione? 

La giustificazione nell’acquisire credenze da altri può essere chiosata, in 
prima approssimazione, da questo principio: una persona ha titolo di accettare 
come vero qualcosa che viene presentato come vero e che le sia intelligibile, a 
meno che non ci siano ragioni più forti per non farlo. Lo si chiami il Principio 
di Accettazione. Da bambini e spesso da adulti, non abbiamo ragioni per non 
accettare quello che ci viene detto. Abbiamo titolo di acquisire informazioni 
conformemente al principio – senza usarlo come una giustificazione – accet-
tando l’informazione istintivamente. La giustificazione che sviluppo nel se-
guito di questo saggio è una spiegazione filosofica riflessiva di un titolo 
epistemico che accompagna l’essere un agente razionale. 

L’accettazione giustificata (a cui si ha titolo) è la posizione epistemica di 
default. Possiamo rafforzare questa posizione con ragioni empiriche: “È una 
matematica famosa”. Possiamo acquisire ragioni empiriche per non accettare 
ciò che ci viene detto: “Ha tutte le ragioni per mentire”. Ma per avere titolo 
ad accettare, non dobbiamo avere delle ragioni che sostengano la posizione 
di default, se non c’è alcuna base ragionevole di dubbio. Che si dica la verità 
è una norma che si può ragionevolmente presumere in assenza di ragioni per 
attribuire violazioni. 

Di solito si dice che, per essere giustificati nell’accettare informazioni da 
qualcun altro, si deve essere giustificati nel credere che la fonte creda alle in-
formazioni e sia giustificata nel credervi. Penso che questo sia fuorviante. 
Una presupposizione del Principio di Accettazione è che si ha titolo a non 
mettere in dubbio la sincerità o la giustificazione della propria fonte, in as-
senza di ragioni contrarie. Questa è, a sua volta, una posizione epistemica di 
default. 

Il Principio di Accettazione non è una tesi statistica sulla tendenza delle 
persone a dire perlopiù la verità. È concepibile che, in una società, le falsità 

365



siano più numerose delle verità. Questo principio non è nemmeno una tesi 
innatista, anche se mi sembra corretta l’affermazione di Reid che una dispo-
sizione all’accettazione è innata. Il principio verte sul possesso di un titolo, 
non sulle origini psicologiche. 

La posizione epistemica di default articolata dal Principio di Accettazione 
si applica a un livello di idealizzazione estremamente alto nella maggior parte 
della comunicazione effettiva, specialmente quella fra interlocutori raffinati. 
I contesti sociali, politici o intellettuali forniscono spesso delle “ragioni più 
forti” che sconsigliano di accettare immediatamente quello che viene detto. 
Date le complessità della vita, questa posizione di default viene spesso lasciata 
ampiamente alle spalle nel ragionare su quanto sia opportuno affidarsi a una 
fonte. Ci si potrebbe chiedere, in modo un po’ iperbolico, se possa mai co-
stituire l’ultima parola nell’epistemologia dell’accettazione per chiunque 
abbia compiuto undici anni. Il punto fondamentale – che tale principio è un 
punto di partenza per la ragione – non risulterebbe minato se le sue applica-
zioni più pure fossero relativamente rare. Ma penso che esso abbia un’ap-
plicazione più ampia di quanto la congettura iperbolica farebbe pensare. 

L’accettazione è alla base dell’acquisizione di una lingua. Non disponendo 
di una lingua, non si potrebbe prendere parte all’attività deliberativa razio-
nale, e men che meno alle forme primarie della cooperazione sociale umana. 
(Questo punto suggerisce in effetti la strategia per giustificare il principio 
che inizierò a sviluppare nel seguito). Ma l’affidamento senza domande è co-
mune anche nella vita adulta. Quando chiediamo a un passante che ore sono 
o indicazioni per un qualche monumento, o quando chiediamo a qualcuno 
di eseguire una semplice somma, facciamo affidamento sulla risposta che ri-
ceviamo. Facciamo uso di una presunzione di credibilità quando leggiamo 
libri, segnali stradali o quotidiani, oppure parliamo con estranei di argomenti 
di poco peso. Non abbiamo bisogno di ragionare sulle qualifiche di una per-
sona affinché sia razionale accettare ciò che dice, in assenza di basi per du-
bitare. Molto spesso, non ci sono ragioni per dubitare. 

La posizione primaria di default, il Principio di Accettazione, non è un 
principio empirico. La forma generale di giustificazione associata al principio 
è: Una persona ha un titolo a priori ad accettare una proposizione che le viene 
presentata come vera e che le risulta intelligibile, a meno che non ci siano ra-
gioni più forti per non farlo, perché prima facie [tale proposizione] è conservata 
(ricevuta) da una fonte razionale, o risorsa per la ragione; fare affidamento su 
fonti razionali – o risorse per la ragione – è, a parità di condizioni, necessario 
per la funzione della ragione. La forza giustificativa del titolo descritto da 
questa giustificazione non è costituita o accresciuta dall’esperienza sensoriale 

366



o da credenze percettive.10 Prima di dettagliare questa forma di giustifica-
zione, voglio soffermarmi su alcuni punti preliminari. 

Penso di non dover mostrare che, per avere questi titoli, altre creature ra-
zionali sono necessarie alla funzione della ragione. Abbiamo un titolo gene-
rale a fare affidamento sulla razionalità delle creature razionali. Il Principio 
di Accettazione può essere esemplificato a priori quando si dispone di un ti-
tolo a priori non invalidato, prima facie, a intendere qualcosa che è prima 
facie intelligibile come proveniente da una fonte razionale. Penso dunque 
che, per sostenere che si ha titolo a priori a fare affidamento su interlocutori 
razionali, io non debba mostrare che un ragionatore solitario è impossibile. 

La nostra teoria distingue fonti razionali e risorse per la ragione. Le risorse 
per la ragione – memoria e percezione, ad esempio – non devono essere esse 
stesse esseri razionali o capacità di ragionare. In entrambi questi sensi, non 
devono essere esse stesse razionali. Eppure, possono fornire materiale e ser-
vizi su cui un essere razionale ha a priori titolo a fare affidamento. Le fonti 
razionali sono fonti che sono esse stesse una capacità di ragionare o esseri 
razionali. 

Come per le fonti razionali, penso che per mostrare che abbiamo a priori 
titolo a fare affidamento su una data risorsa per la ragione, io non debba mo-
strare che una tale risorsa sia necessaria per ogni ragionamento possibile. 
Abbiamo titolo a fare affidamento sulle risorse per la ragione in generale – a 
parità di condizioni – anche se qualche particolare risorsa per la ragione non 
è indispensabile alla funzione della ragione. Tali risorse potrebbero arricchire 
la ragione senza essere necessarie a ogni attività razionale. Questa concezione 
spinge a esplicare la nozione di risorsa per la ragione. La questione può essere 
posticipata, perché è rilevante per l’interlocuzione solo in casi speciali. 

Ci sono questioni più profonde riguardanti il possesso di un titolo razio-
nale che non posso trattare approfonditamente in questa sede. Ci si può do-
mandare perché si abbia titolo a fare affidamento su fonti razionali (o risorse 

10  Principi più ristretti del Principio di Accettazione possono conseguire, con l’aiuto 
della fortuna e del contesto, lo stesso risultato: affidarsi alla prima persona che uno in-
contra e in seguito a nessun’altra. Tali principi non sono dei punti di partenza razionali. 
Abbiamo titolo a qualcosa di più generale. Nell’imparare una lingua, uno di solito non 
ha bisogno di conoscere le credenziali della propria fonte di informazioni – al di là del 
fatto che la fonte sia intelligibile. Avere un titolo a priori basato sul Principio di Accet-
tazione è compatibile con l’avere anche giustificazioni empiriche di accettazione prima 
facie – o di principi più limitati, come ad esempio “le persone che si prendono cura di 
te e non sono aggressive sono più attendibili di uno sconosciuto che ti minacci”. Penso 
che non sia necessario avere queste giustificazioni empiriche per avere titolo ad accettare 
ciò che ci viene detto in casi particolari (nonostante le persone abbiano spesso tali giu-
stificazioni empiriche).

367



per la ragione), dato che possono essere erronee o fuorvianti. Questa do-
manda è equivalente a una domanda scettica tradizionale su come una pre-
sunta razionalità o giustificazione sia associata alla verità. Apparentemente, 
è possibile immaginare delle connessioni sistematicamente erronee tra l’es-
sere giustificati (l’avere un titolo) secondo i canoni ordinari e l’avere una cre-
denza vera. Perché mai, dunque, si dovrebbe pensare che i canoni ordinari 
forniscano un fondamento per la credenza? Non affronterò lo scetticismo in 
questa sede. Assumerò che abbiamo titolo, razionalmente, a fare affidamento 
su ragione, memoria e percezione. Il Principio di Accettazione è un’esten-
sione di questa assunzione: abbiamo titolo, razionalmente, a fare affidamento 
sull’interlocuzione perché possiamo presumere che abbia una fonte razio-
nale. 

Passo ora a dettagliare la giustificazione per il Principio di Accettazione. 
In primo luogo, se qualcosa è una fonte razionale, è prima facie una fonte di 
verità. Una condizione che ragioni, razionalità e ragione devono soddisfare 
è infatti quella di guidare alla verità. Fornire un’esplicazione di questa idea 
è notoriamente difficile, ma non chiedo venia per questo. Una ragione epi-
stemica per credere qualcosa non conterebbe come tale se non fornisse un 
qualche sostegno razionale per accettare quella credenza come vera. Lo stesso 
punto si applica ai titoli razionali per la credenza. I titoli di cui tratto in questa 
sede sono epistemici, non questioni di garbo. Se qualcuno ha una ragione, o 
un titolo, per accettare qualcosa perché quel qualcosa è, prima facie, soste-
nuto razionalmente, allora ha una ragione, o un titolo, per accettarlo come 
vero. Una fonte è una guida alla verità in quanto è razionale. Errori razionali 
sono possibili. Ma se non c’è ragione di pensare che si stiano verificando, è 
razionale accettare ciò che una fonte razionale sostiene. A parità di condi-
zioni, è infatti ragionevole seguire la ragione nella ricerca della verità. 

Non è solo la razionalità di una fonte a contrassegnare una connessione a 
priori prima facie con la verità. Il contenuto stesso di un messaggio intelligi-
bile presentato come vero fa altrettanto. Il contenuto dipende infatti costi-
tutivamente, in prima istanza, da connessioni schematizzate (patterned) con 
una certa materia, connessioni che assicurano, in circostanze normali, un 
“fondo” di presentazioni di pensieri vere. Il fatto che le presentazioni hanno 
un contenuto deve dunque avere origine nel fatto che si colgono corretta-
mente le cose. La razionalità prima facie di una fonte intensifica una connes-
sione prima facie con la verità che è già presente nell’esistenza prima facie di 
un contenuto presentato. 

Il passo principale che rimane da compiere per giustificare il Principio di 
Accettazione sta nella presunzione che la fonte di un messaggio sia una fonte 
razionale, o una risorsa per la ragione. Penso che si abbia titolo a priori, prima 
facie, a presumere che l’interlocutore sia una fonte razionale o una risorsa 

368



per la ragione – semplicemente in virtù dell’intelligibilità prima facie del mes-
saggio veicolato. Ciò è sufficiente per presumere che l’interlocutore sia ra-
zionale, o perlomeno una fonte di informazione razionalmente convalidata. 

L’idea non è che ragioniamo così: “Se ha le sembianze di un essere umano 
e produce suoni che assomigliano a una lingua, è razionale; a un esame più 
attento, ha le sembianze di un essere umano e suona linguistico; dunque è 
razionale”. Piuttosto, nel comprendere la lingua abbiamo titolo a presumere 
ciò che istintivamente presumiamo sull’essere la nostra fonte una fonte di ra-
zionalità o ragione. Abbiamo tale titolo perché l’intelligibilità è un segno a 
priori prima facie di razionalità. 

Se qualcosa è prima facie intelligibile, si ha titolo, prima facie, a fare affi-
damento sulla propria comprensione di quel qualcosa come intelligibile. Si 
ha titolo a iniziare dalla presunta comprensione che se ne ha. Ma si può pre-
sumere prima facie che qualunque cosa possa presentare in modo intelligibile 
qualcosa come vero sia o razionale o creata seguendo un piano razionale mi-
rato a imitare degli aspetti della razionalità. La presentazione di contenuto 
proposizionale presuppone perlomeno una connessione derivata a un sistema 
di interazioni percettive, cognitive e pratiche con un mondo, comprendente 
credenze e attività intenzionali.11 Credenza e intenzione presuppongono a 
loro volta il vigere di norme di ragione o razionalità – norme che governano 
l’acquisizione di informazioni, l’inferenza e l’attività pratica. Gli atteggia-
menti proposizionali, specialmente quelli abbastanza complessi da veicolare 
presentazioni articolate di contenuto, sono infatti necessariamente associati 
a specifiche prassi cognitive e pratiche. Per essere ciò che sono, tali prassi 
devono – fatti salvi alcuni insuccessi – conformarsi a norme di ragione o ra-
zionalità. 

Per riassumere: abbiamo titolo a priori, prima facie, ad accettare qualcosa 
che è prima facie intelligibile e presentato come vero. I contenuti proposi-
zionali prima facie intelligibili presentati prima facie come veri stanno infatti 
in una relazione concettuale a priori, prima facie, con una fonte razionale di 
presentazioni-come-vere che sono vere: le espressioni proposizionali intelli-
gibili presuppongono abilità razionali e titoli; dunque le presentazioni-come-
vere intelligibili sono sostenute prima facie da una fonte razionale, o fonte 
per la ragione; e sia il contenuto delle presentazioni-come-vere proposizionali 
intelligibili che la razionalità prima facie della loro fonte indicano una fonte 
prima facie di verità.12 L’affermazione intelligibile è il volto della ragione; la 

11  L’espressione può essere derivata in quanto una macchina non-razionale potrebbe 
esprimere un contenuto linguistico. Ma tali macchine sono in ultima istanza create da 
esseri che hanno atteggiamenti proposizionali.

12  Penso che la distinzione fra il mero avere atteggiamenti con un contenuto propo-

369



ragione è una guida alla verità. Abbiamo titolo a priori, prima facie, ad ac-
cettare le affermazioni intelligibili senza indagare oltre. 

Potremmo avere titolo a priori a delle credenze false. Certi suoni o figure 
potrebbero non scaturire da una fonte razionale eppure sembrare intelligibili. 
Un’accidentale sequenza quantica di suoni potrebbe corrispondere a quella 
del celebre discorso di Amleto.13 Ma il fatto che potremmo sbagliarci nel 
pensare che qualcosa sia un messaggio, o nel capire un messaggio veicolato, 
è compatibile con il nostro avere un diritto razionale a priori prima facie a 
fare affidamento sulla nostra comprensione di un evento come avente uno 
specifico significato o contenuto intenzionale. E nei casi in cui un messaggio 

sizionale e l’essere in grado di capirli e presentarli sia profondamente significativa, e 
contraddistingua un livello di razionalità più profondo rispetto a quello associato al mero 
possesso di atteggiamenti proposizionali e abilità inferenziali. Ma non c’è bisogno di 
esplorare questo punto in questa sede. 

Non ho fornito argomenti approfonditi a sostegno delle connessioni fra contenuto, 
atteggiamenti proposizionali e razionalità perché si tratta di un tema ampiamente accet-
tato in gran parte della letteratura contemporanea. L’idea che il linguaggio sia insepara-
bile dagli atteggiamenti proposizionali, i quali sono inseparabili da assunzioni sulla 
razionalità, è presente, ad esempio, nel lavoro di Paul Grice (1989) e Donald Davidson 
(1980), (1984b). Altrove, ho cercato di mostrare che il possesso di contenuto linguistico 
e proposizionale è necessariamente associato al possesso di atteggiamenti proposizionali 
de re verso oggetti di riferimento e all’interazione pratica e percettiva con i medesimi. 
Cfr. Burge (1977), (1982). La novità principale dell’argomento fornito sopra sta nel 
primo passo – la tesi che abbiamo titolo a priori a fare affidamento sulla nostra com-
prensione e accettazione di qualcosa che è prima facie intelligibile – e nel fatto che ricava 
una conseguenza epistemica dalle relazioni costitutive e concettuali fra contenuto e ra-
zionalità che altri hanno da tempo esplorato e approfondito.

13  Hume (1779, parte terza) immagina di sentire una «voce articolata» dalle nuvole, 
e domanda se si possa fare a meno di attribuirle qualche progetto o scopo. Egli non sol-
leva mai obiezioni contro questa inferenza, nonostante sollevi obiezioni contro la mag-
gior parte degli scopi teologici ai quali è stata adibita. La considerava, a ogni modo, 
un’inferenza causale non a priori. Una delle ragioni che adduceva per pensare che la 
presunzione di una fonte razionale non possa essere basata a priori sulla intelligibilità 
prima facie è che si potrebbe imparare empiricamente che la “voce” è priva di significato. 
Questa ragione è impotente di fronte alla mia concezione della presunzione, perché sono 
d’accordo che questa sia invalidabile empiricamente. L’apriorità ha a che fare con la 
fonte del diritto epistemico; l’invalidabilità è una questione che viene dopo. Per critiche 
recenti alla concezione di Hume, cfr. Coady (1973) e Schmitt (1987). Penso che l’empi-
rismo non possa spiegare tutta la nostra accettazione giustificata di ciò che leggiamo o 
sentiamo dire. L’idea secondo cui dovremmo rimanere neutrali o scettici rispetto all’in-
formazione ricevuta a meno che non abbiamo basi empiriche per pensare che sia atten-
dibile è, penso, un’azzardata proposta revisionistica. Penso anche che l’empirismo non 
possa spiegare le norme che sono in gioco quando i bambini fanno affidamento sugli 
altri nell’acquisizione del linguaggio o di conoscenza.

370



ha un significato o contenuto intenzionale, abbiamo titolo a presumere a 
priori che abbia una fonte razionale, o sia una risorsa per la ragione. 

Come il Principio di Accettazione non assume che la verità sia statistica-
mente maggioritaria, la giustificazione del Principio non assume che la mag-
gior parte delle persone siano razionali. Potremmo apprendere 
empiricamente che la maggior parte delle persone sono pazze o che hanno 
tutte tendenze profondamente irrazionali – non solo nelle loro prestazioni, 
ma nelle loro capacità di base. Gli esseri umani possiedono chiaramente al-
cuni titoli e competenze razionali, anche se abbiamo scoperto che sono sor-
prendentemente irrazionali nello svolgere certi compiti. La giustificazione 
presuppone che ci sia una relazione concettuale fra intelligibilità e titolo o 
giustificazione razionale, fra l’avere e articolare atteggiamenti proposizionali 
e l’avere competenze razionali. 

Il sostegno razionale fornisce, a parità di condizioni, una base per accet-
tare qualcosa come vero. Ma nell’avere a che fare con gli altri, si devono 
spesso prendere in considerazione le loro menzogne. Perché si ha titolo a 
priori, eccetto quando sorge un dubbio ragionevole, ad astrarre dalla possi-
bilità che mentire potrebbe essere nell’interesse razionale dell’interlocutore? 

La questione è troppo complessa per dirimerla in questa sede. Farò alcune 
osservazioni generali, per poi abbozzare una linea di risposta. (Penso ce ne 
siano altre). Il Principio di Accettazione e la sua giustificazione sono formu-
lati in maniera tale da risultare neutrali sulla questione se ciò che è “presen-
tato come vero” provenga da un’altra persona. L’applicazione del principio 
non dipende dall’assunzione che la fonte sia esterna a sé stessi (anche se 
penso che un’ulteriore elaborazione le assegnerà un posto nella spiegazione). 
Molte delle differenze fra il contenuto che transita fra le menti e quello ela-
borato da una singola mente derivano da differenze nei modi di acquisizione 
e nelle necessarie condizioni di sfondo, le quali non entrano nella forza giu-
stificativa che convalida un titolo. 

Una teoria di un titolo che includa, come caso speciale, il fare affidamento 
sulla parola altrui deve riconoscere, a ogni modo, il seguente problema: il 
percorso diretto che dall’intelligibilità prima facie di una presentazione-come-
vero conduce alle caratteristiche prima facie razionali della fonte e di lì al-
l’accettabilità (verità) prima facie della presentazione è minacciato dal fatto 
che certi aspetti della razionalità (il mentire razionale) possono andare contro 
la verità delle presentazioni. Perché mai, dunque, la razionalità, specialmente 
in un’altra persona, dovrebbe essere un segno della verità? Si possono avere 
ragioni empiriche per pensare che qualcuno non stia mentendo. Si possono 
avere tendenze non razionali a credere, che con l’aiuto della fortuna potreb-
bero consentirci di cavarcela. Ma si può avere un titolo razionale a priori, 
prima facie, ad accettare quel che ci viene detto, senza considerare se l’inter-

371



locutore stia mentendo – in mancanza di ragioni speciali per pensare che stia 
mentendo? 

Indipendentemente da informazioni speciali sul contesto o il proprio in-
terlocutore, la neutralità (così come il dubbio) è, penso, un atteggiamento 
razionalmente innaturale verso la presentazione di qualcosa come vero. (Si 
confronti con: mentire per il gusto di farlo è una forma di follia). Spiegare in 
profondità perché le cose stiano in questo modo comporterebbe un corpo a 
corpo con alcuni dei problemi più difficili sollevati dalla relazione fra ragione 
“pratica” e ragione. Introdurrò una linea di spiegazione. 

La ragione ha necessariamente un aspetto teleologico, che può essere 
compreso riflettendo sulla prassi razionale. Comprendere sufficientemente 
a fondo la nozione di ragione richiede di comprendere le funzioni primarie 
che assolve. Una di queste funzioni è quella di presentare verità, indipen-
dentemente da speciali interessi personali. Talvolta mentire è razionale nel 
senso che farlo serve i migliori interessi del bugiardo. Ma mentire dà luogo 
a una disunità fra le funzioni della ragione. È in conflitto con la funzione 
transpersonale della ragione di presentare la verità, indipendentemente da 
speciali interessi personali.14 

La replica humiana secondo cui la ragione opera esclusivamente al servizio 
di passioni o interessi individuali non è convincente. La ragione svolge una 
funzione come guida alla verità, nel presentare e promuovere la verità senza 
tener conto dell’interesse individuale. Questo è il motivo per cui le ragioni 
epistemiche non sono relativizzate a una persona o a un desiderio. È il motivo 
per cui un soggetto il cui ragionamento sia distorto dall’autoinganno è in un 
senso importante irrazionale – anche se l’autoinganno fa gli interessi dell’in-
dividuo. È il motivo per cui si ha titolo, razionalmente, a fare affidamento 
sul ragionamento deduttivo o la memoria, in assenza di ragioni contrarie, 
anche se sono in conflitto con i nostri interessi. Si può presumere che, prima 
facie, qualcosa deponga razionalmente a favore della presentazione di qual-
cosa come vero da parte di un essere razionale – in sé stessi o da parte di 
altri. A meno che non vi sia ragione di pensare che una fonte razionale sia 
razionalmente disunita – nel senso che vi sia un conflitto fra l’interesse indi-
viduale e la funzione transpersonale della ragione – si ha titolo, razional-
mente, ad astrarre dall’interesse individuale nel ricevere qualcosa presentato 
come vero da una tale fonte. 

14  Nonostante pensi che la mia tesi su questa funzione costitutiva della ragione sia a 
priori, non ritengo che sia auto-evidente. Essa può essere, ed è stata, messa coerente-
mente in dubbio, come noterò più avanti. Ma la tesi ha una plausibilità iniziale sostan-
ziale, e credo che questa plausibilità si consolidi con la riflessione, compresa quella sulle 
obiezioni che la mettono alla prova.

372



Un’altra considerazione che punta nella stessa direzione è la seguente. 
Una condizione affinché un individuo abbia atteggiamenti proposizionali è 
che il loro contenuto sia sistematicamente associato a percezioni veridiche e 
credenze vere:15 dei contenuti veri devono essere presentati e accettati come 
veri entro un qualche individuo; difatti, la pratica stessa della comunicazione 
dipende dalla conservazione della verità. Se un interlocutore razionale pre-
senta dei contenuti intelligibili come veri, si può presumere razionalmente 
che questi siano associati a una prassi che prende di mira e presenta con suc-
cesso la verità. Sembra ora che si possa applicare un principio di inerzia: sic-
come l’intelligibilità di una presentazione-come-vero indica una fonte di 
presentazioni di contenuto sia razionali che vere, c’è bisogno di una ragione 
speciale per pensare che ci sia stata una deviazione da una presentazione-di-
verità fondata razionalmente e vera. A parità di condizioni, si può astrarre, 
razionalmente, da questioni di sincerità o insincerità. 

Il titolo a priori descritto dal Principio di Accettazione non garantisce, 
ovviamente, la verità. Dal punto di vista della certezza, è spesso un segno 
molto più debole della verità rispetto a una credenza empiricamente giusti-
ficata riguardo a un interlocutore. I ragionamenti che ho sviluppato giustifi-
cano una presunzione razionale prima facie, una posizione di non-neutralità 
– non una qualche fonte di certezza. 

Anche se il Principio di Accettazione non è un principio empirico, po-
trebbe sembrare che i particolari titoli che convalida, le sue “applicazioni”, 
debbano inevitabilmente essere empirici. Per sapere ciò che viene detto, si 
deve usare la percezione. Si devono percepire le parole come espressione di 
un contenuto presentato come vero. Nell’interlocuzione, la percezione è ine-
vitabilmente coinvolta nell’acquisizione di comprensione e credenza. La per-
cezione è necessaria alla comprensione minima; e la comprensione minima 
è essenziale alla credenza e alla giustificazione. Ma la nostra domanda con-
cerne il ruolo della percezione nell’acquisizione di una giustificazione o di 
un titolo. Considererò in primo luogo il ruolo che ha nella giustificazione nel 
nostro senso ristretto, e poi il suo ruolo nell’acquisizione di un titolo. 

Si potrebbe argomentare che, siccome il Principio di Accettazione consi-
dera razionale, per una persona, accettare ciò che viene presentato come 
vero, e siccome si può conoscere ciò che è presentato come vero da un’altra 
persona solo tramite la percezione di un evento che si dispiega nel tempo, 
una persona deve fare affidamento, per quanto riguarda la forza giustificativa, 
sulla percezione di particolari eventi, al fine di applicare principio. 

15  Queste credenze vere possono non essere le credenze dell’individuo stesso, ma 
devono avere luogo da qualche parte nello sviluppo del contenuto – ad esempio, nel-
l’evoluzione dell’apparato cognitivo.

373



Questo ragionamento fa leva su una confusione che verte sullo status del 
Principio di Accettazione e la sua giustificazione. Il Principio di Accettazione 
non è una premessa di un argomento applicato da chi riceve l’informazione. 
È la descrizione di una norma, la quale indica che il ricevente è talvolta le-
gittimato ad accettare informazioni da altri immediatamente e senza metterle 
in discussione. La giustificazione del principio non è un argomento che 
debba essere usato dagli interlocutori, bensì una spiegazione del perché la 
prassi di acquisire informazioni da altri sia razionalmente giustificata.16 È 
ben noto che non immagazziniamo le proprietà fisiche degli enunciati che 
sentiamo o leggiamo.17 Ciò che conta è il contenuto delle forme linguistiche. 
Sembra che normalmente comprendiamo il contenuto in una maniera i cui 
dettagli inconsci (inferenziali o meno) non sono accessibili per mezzo della 
riflessione ordinaria. Per avere titolo a credere quello che ci viene detto, non 
abbiamo bisogno di capire o essere in grado di giustificare una qualunque 
transizione da credenze percettive vertenti sulle parole alla comprensione e 
alla credenza del loro contenuto. Si possono certamente arrivare a compren-
dere certe inferenze dalle parole ai contenuti. Tali meta-abilità empiriche ar-
ricchiscono la comunicazione. Ma non sono indispensabili per condurla. Per 
essere giustificati nella comprensione, dobbiamo ragionare empiricamente 
su ciò che percepiamo soltanto quando ci sono dei problemi nella comuni-
cazione, o quando vengono usati dispositivi espressivi speciali, contestuali, 
non letterali (cfr. nota 21). A parità di condizioni, abbiamo titolo a presumere 
che ciò che sembra intelligibile sia compreso. La giustificazione in senso 
stretto non è fondamentale per l’epistemologia dell’interlocuzione. 

16  Sulla falsariga di questa obiezione, eccone un’altra più sofisticata. Si supponga che 
una credenza acquisita da altri possa valere come conoscenza, nonostante spesso non si 
abbiano basi sufficienti, da soli, a convalidare la credenza come conoscenza. Si supponga 
che uno sappia di non disporre di fondamenti autonomi per una tale credenza. Allora il 
sapere che la credenza è stata acquisita da altri dovrebbe essere utilizzato per consentire 
alla propria credenza di contare come conoscenza, alla luce del fatto noto che a meno 
che una credenza sia stata acquisita da altri, il non disporre di una giustificazione auto-
noma non sarebbe sufficiente per avere conoscenza. (Si assume qui che il sapere che 
una credenza è stata acquisita da altri debba essere empirico. Si conceda questa assun-
zione per il momento.) 

Questo ragionamento fa ancora una volta leva su una confusione fra livelli. Se uno 
ha acquisito la sua credenza da altri in modo normale, e se gli altri hanno conoscenza 
della proposizione, uno acquisisce conoscenza. Non c’è bisogno di nessun ulteriore ra-
gionamento sulla prassi per avere conoscenza. Nessun ragionamento che non mostri che 
il titolo non vige più può minare  il titolo stesso (nonostante possa erroneamente minare 
la credenza che lo si era posseduto).

17  Cfr. Forster (1990).

374



Ma la questione del possesso di un titolo è più sottile. Nella percezione 
ordinaria di oggetti e proprietà fisici abbiamo esperienze sensoriali che non 
sono, nel caso ordinario, gli oggetti a cui si fa riferimento o le basi di una in-
ferenza volta a giustificare le credenze percettive che abbiamo titolo ad avere. 
Eppure, avere tali esperienze, o avere credenze percettive, contribuisce alla 
forza giustificativa delle nostre credenze empiriche:18 il carattere percettivo 
di tali credenze è un elemento della loro capacità giustificativa. Che la cre-
denza sia associata, causalmente o in modo costitutivo, all’esperienza senso-
riale fa parte della forza del nostro titolo ad averla. 

Anche nell’interlocuzione siamo dipendenti in senso causale dalla perce-
zione. I titoli che abbiamo dipendono dunque dalla percezione. Ma nella mia 
concezione, la percezione non apporta alcun contributo alla forza epistemica 
dei titoli “di default” fondamentali. 

Le percezioni e le credenze percettive sugli oggetti fisici dipendono co-
stitutivamente dal fatto che stanno in relazioni causali nomiche naturali con 
gli oggetti della percezione – con ciò su cui vertono, ossia gli oggetti fisici. I 
contenuti delle credenze e delle percezioni sono ciò che sono in parte in virtù 
di queste relazioni con oggetti o proprietà fisici specifici. Il nostro titolo a 
fare affidamento sulla percezione e le credenze percettive è in parte fondato 
su questa relazione causale schematizzata (patterned), apportatrice di conte-
nuto, la quale è in parte costitutiva della percezione. 

Quando ci viene comunicato qualcosa, la situazione è diversa. Gli oggetti 
di interesse cognitivo – i contenuti e ciò su cui vertono – non sono gli oggetti 
della percezione. Non percepiamo i contenuti degli atteggiamenti che ci ven-
gono veicolati: li comprendiamo. Percepiamo le occorrenze delle parole e 
abbiamo delle credenze in proposito. Possiamo percepire le occorrenze delle 
parole come aventi un contenuto e una materia specifici, ma il contenuto 
viene compreso, non percepito. La materia delle nostre esperienze e credenze 
percettive, le occorrenze delle parole, sta in una relazione non-costitutiva 

18  Davidson e Sellars negano che l’avere sensazioni svolga un ruolo nel giustificare 
le credenze sensoriali. Non sono persuaso dai loro argomenti, in quanto applicati ai titoli 
ad avere credenze percettive. Cfr. Davidson (1986, p. 311 [182]) e Sellars (1963, pp. 
164 sgg. [48 sgg.]). Per una concezione alternativa, cfr. Reynolds (1991). La concezione 
che difendo in questa sede non dipende, tuttavia, dall’assegnare alle sensazioni (special-
mente se intese come non-intenzionali) un ruolo nel possesso dei titoli percettivi. Non 
è necessario pensare alle sensazioni come a entità, sebbene io lo faccia. È sufficiente che 
il carattere percettivo della credenza percettiva contribuisca alla forza del titolo. Inoltre, 
non sono persuaso che, nel caso ordinario, vi sia una transizione epistemica dall’espe-
rienza percettiva alla credenza percettiva. Certamente, si può imparare a sospendere una 
tale credenza. Ma l’esperienza percettiva sembra essere un elemento costituivo della cre-
denza percettiva, e la credenza percettiva sembra essere una posizione di default.

375



(semi-convenzionale) con il contenuto e la materia delle credenze a cui ab-
biamo titolo come risultato della comunicazione. Pertanto, le teorie dei nostri 
titoli non-inferenziali alla percezione e all’interlocuzione devono essere dif-
ferenti. 

Si potrebbe notare che la relazione fra le parole percepite e il loro conte-
nuto o materia deve coinvolgere una qualche sorta di relazione esplicativa. 
Si potrebbe dunque essere tentati di pensare che, sebbene normalmente non 
si inferisca il contenuto dalle parole in modo esplicito e conscio, il titolo ac-
quisito debba essere in qualche modo basato su questa relazione esplicativa. 
Ma sarebbe un errore cedere a questa tentazione senza aver riflettuto atten-
tamente sul carattere speciale della relazione, così come ha luogo nell’inter-
locuzione. La relazione fra le parole e ciò su cui vertono e il loro contenuto 
non è un’ordinaria relazione naturale, causale-esplicativa e nomica. Detto in 
modo rozzo, coinvolge una mente. 

Ci sono, certamente, delle complesse relazioni causali-esplicative che po-
trebbero essere usate per inferire il contenuto, o la materia, del discorso di 
un interlocutore dalle occorrenze delle parole percepite. Si potrebbe fornire 
una teoria del titolo che abbia al centro possibili interpretazioni inferenziali, 
o connessioni esplicative in cui si forniscono ragioni, fra parole e contenuto. 
L’interpretazione potrebbe non essere accessibile al destinatario, ma po-
trebbe rappresentare una via ragionevole dal messaggio ricevuto a una pre-
sunta verità. Una tale teoria – più o meno familiare nella trattazione 
contemporanea – renderebbe empirico il titolo, perché farebbe appello, nella 
spiegazione della forza giustificativa, a una connessione induttiva con le oc-
correnze delle parole percepite. 

Non dubito che tali teorie siano vere. Dubito che siano fondamentali. 
Penso che ciò che è fondamentale non sia una connessione metalinguistica 
fra le occorrenze delle parole, considerate come oggetti della percezione, e i 
loro contenuti o ciò su cui vertono. Ciò che è fondamentale è l’esistenza di 
un titolo a priori prima facie a fare affidamento sulla presunta comprensione, 
e una connessione a priori prima facie fra contenuti che si presume di aver 
compreso e fonti razionali di verità. La comprensione è epistemicamente ba-
silare. Tradizionalmente, una giustificazione o titolo era a priori se era deri-
vabile dalla comprensione concettuale – per quanto questa potesse dipendere 
dall’esperienza. La discussione sull’apriorità inizia con la comprensione con-
cettuale e si chiede se l’esperienza percettiva debba integrare la compren-
sione affinché si abbia giustificazione o titolo alla propria credenza. 

Lo status epistemico della percezione nella comunicazione ordinaria è si-
mile a quello che tradizionalmente si pensava che avesse nel caso in cui viene 
presentato un grafico che porta a rendersi conto del significato e della verità 
di una tesi di geometria pura o di logica. La percezione delle proprietà fisiche 

376



porta a rendersi conto di qualcosa di astratto, di un contenuto intenzionale, 
espresso dall’enunciato e (spesso) già padroneggiato dal destinatario. Il suo 
ruolo è quello di radunare e facilitare la mobilitazione di risorse concettuali 
che sono già presenti. Probabilmente è necessario percepire delle espressioni 
simboliche per accettare degli assiomi logici – esattamente come è necessario 
percepire delle parole nell’interlocuzione. Ma la percezione delle espressioni 
non fa parte della forza giustificativa per l’accettazione dei contenuti. In en-
trambi i casi, una teoria della forza giustificativa non ha bisogno di fare alcun 
riferimento a una possibile meta-inferenza che proceda dalle espressioni ai 
contenuti. Il titolo primario dell’interlocuzione deriva dalla comprensione 
prima facie dei messaggi e da una presunzione concernente la natura razionale 
della loro fonte – non dal ruolo della percezione, per quanto necessario, al-
l’interno del processo.19 

Nell’interlocuzione, la percezione dei proferimenti rende possibile il pas-
saggio di contenuto proposizionale da una mente all’altra, in modo simile a 
come la memoria puramente conservativa rende possibile la conservazione 
di contenuto proposizionale da un momento all’altro. La memoria e la per-
cezione dei proferimenti operano in modo simile, rispettivamente nel ragio-
namento e nella comunicazione. Il loro corretto funzionamento è necessario 
per le imprese in cui sono impiegate. Il loro malfunzionamento potrebbe mi-

19  L’analogia presenta anche dei punti di disanalogia. Capire una semplice verità lo-
gica fornisce una giustificazione; capire un messaggio comunicato fornisce un titolo. 
Questo perché nel caso della logica la forza giustificativa deriva dal contenuto stesso, 
mentre nell’interlocuzione deriva dal diritto alla presunta comprensione e dal presunto 
status della fonte del messaggio, non (tipicamente) dal contenuto stesso. Un corollario 
è che la conoscenza di una semplice verità logica non dipende da nient’altro che dal ca-
pirla e dal credervi, mentre la conoscenza basata sull’interlocuzione dipende dalla pre-
senza di conoscenza nella catena di fonti che va al di là del destinatario. In nessuno dei 
due casi la corretta percezione delle parole o la corretta comprensione di ciò che espri-
mono è necessaria affinché vi sia giustificazione (o titolo). In nessuno dei due casi la cor-
retta percezione delle parole è necessaria finanche per la conoscenza. Ma nel caso del-
l’interlocuzione (essendo la conoscenza ereditata da una fonte), la corretta comprensione 
di ciò che un interlocutore veicola con le sue parole è necessaria per ottenere conoscenza 
basata sull'interlocuzione. (La corretta comprensione delle parole o dell’interlocutore 
non è necessaria per conoscere una qualunque verità logica capiti di associare a esse, 
se si ha una comprensione sufficiente della verità logica stessa). L’analogia importante 
fra il caso della logica e quello dell’interlocuzione è che la percezione delle parole rende 
la comprensione possibile, ma la forza giustificativa può essere derivata dalla compren-
sione dell’individuo senza un appello ulteriore alla percezione. In questa discussione 
delle applicazioni, sto astraendo da quei casi in cui capire un particolare contenuto coin-
volge esso stesso il percepire – ad esempio, il percepire ciò a cui i dimostrativi fanno ri-
ferimento. Tale comprensione non è puramente concettuale; di conseguenza, il titolo 
alla particolare credenza è in parte percettivo.

377



narle. Esse conservano il contenuto degli eventi (pensieri passati nelle dimo-
strazioni, proferimenti di parole nell’interlocuzione) – eventi che possono di-
ventare oggetti conosciuti empiricamente. Ma il ruolo epistemico di base 
della memoria e della percezione in queste imprese non è quello di presentare 
degli oggetti di conoscenza. La loro funzione è di conservare e permettere – 
non di giustificare. 

Nell’interlocuzione, il titolo di default basilare posseduto dall’individuo 
normalmente deriva dall’intelligibilità presunta di un messaggio compreso, 
non da qualcosa di specifico nelle parole percepite. A meno che non sorga 
un ragionevole dubbio sull’affidabilità o l’interpretazione della fonte, non 
c’è bisogno di fare affidamento sulle specifiche percezioni dei proferimenti 
per rafforzare il titolo del destinatario alla comprensione di, o alla credenza 
in, ciò che viene comunicato. 

Si potrebbe pensare che la percezione faccia parte della forza giustificativa 
del nostro titolo in un altro modo. La giustificazione del Principio di Accet-
tazione dice che si ha titolo di accettare i contenuti intelligibili “presentati 
come veri”. Dobbiamo percepire un atto linguistico come un qualcosa che 
coinvolge una presentazione-come-vero per essere giustificati secondo il prin-
cipio. Perché non ne segue che il nostro titolo ad accettare ciò che ci viene 
detto nei singoli casi fa affidamento, per quanto riguarda la sua forza, su cre-
denze percettive? 

Le questioni coinvolte sono ancora una volta molto complesse. Ma la ri-
sposta breve alla domanda è che il titolo intellettualmente fondato alla pro-
pria comprensione del contenuto include un titolo a comprendere le 
presentazioni-come-vero. Capire il contenuto presuppone ed è interdipen-
dente con il capire la forza delle presentazioni di contenuto. L’avere titolo al 
primo deve dunque presupporre l’avere titolo al secondo. In molti casi nor-
mali, l’epistemologia del nostro aver titolo alla comprensione della forza as-
sertoria ha uno status di default parallelo a quello dell’epistemologia del 
nostro aver titolo alla comprensione del contenuto. La percezione non è più 
fondamentale per la comprensione della forza assertoria di quanto non lo sia 
per la comprensione del contenuto concettuale. La posizione di default è che 
la comprensione presunta sia del contenuto che della forza è epistemica-
mente fondamentale. Si richiede una giustificazione empirica per un’inter-
pretazione del contenuto o della forza soltanto quando elementi contestuali 
impongono di riconsiderare o integrare la comprensione di default. Penso 
che il paragone sia convincente. Ma abbozzerò in due passaggi un quadro 
generale di come la comprensione di default di una presentazione-come-vero 
possa talvolta venir derivata da nulla più che la comprensione di default del 
contenuto proposizionale. Questo quadro generale non è necessario, ma può 
arricchire la spiegazione. 

378



Primo: il titolo alla propria comprensione del contenuto di un messaggio 
comporta, e anzi riposa su, un titolo a comprendere gli eventi intenzionali 
come aventi un contenuto specifico. La comprensione degli atti linguistici o 
dei pensieri nel loro presentarsi è la radice della comprensione dei tipi di 
contenuto. Il ruolo necessario che svolge la percezione nel consentire di se-
guire il discorso o il pensiero altrui non è fondamentalmente diverso dal 
ruolo che svolge nel consentire di afferrare il contenuto astratto di un enun-
ciato altrui. Tutto ciò che ho sostenuto a proposito di quest’ultimo si applica 
anche al primo. Il ruolo di base della percezione è quello di rendere possibile 
la comprensione e di innescarla in particolari occasioni. Ma la forza giustifi-
cativa del titolo di default basilare a comprendere qualcosa come un evento 
dotato di un contenuto specifico non è percettiva. È intellettuale, in quanto 
risiede nella propria comprensione presunta del contenuto concettuale ap-
plicato o in uso, nella propria abilità di pensare-con. 

Secondo: la comprensione del contenuto concettuale – sia astrattamente 
che in eventi o usi dotati di contenuto – coinvolge la comprensione del modo 
grammaticale. Ma per i contenuti al modo indicativo (dichiarativo) – in 
quanto distinti da quelli al modo interrogativo o imperativo – la presenta-
zione-come-vero è l’uso invalidabile di default. La connessione fra modo di-
chiarativo e presentazioni-come-vero è concettuale. La forza giustificativa 
del titolo a fare affidamento sulla connessione è, in modo corrispondente, 
concettuale, non percettiva.20 

In assenza di ragioni che la sovvertano (overriding), la presunzione di de-
fault rimane in piedi. Gli usi non assertori (scherzi, ironia, finzione) che pro-
sciugano gli enunciati dichiarativi delle loro implicazioni assertorie devono 
avvalersi del contesto per rendersi comprensibili. Il destinatario deve inferire 
che l’enunciato è usato in modo non assertorio da informazioni empiriche 
sul contesto. Sebbene lo stesso uso affermativo di contenuti dichiarativi 

20  Donald Davidson ha sostenuto che non c’è nessuna connessione convenzionale 
fra enunciati all’indicativo e uso assertorio: cfr. Davidson (1979) e (1984a). Il suo argo-
mento è che è sempre possibile usare proferimenti all’indicativo a fini non assertori. 
Penso che l’argomento non sia convincente. Una connessione convenzionale fra il modo 
indicativo e l’uso assertorio può essere violata. Credo che la connessione fra uso asser-
torio e modo indicativo (dichiarativo) sia più profonda e salda di una connessione me-
ramente convenzionale. Ma è una connessione contestualmente invalidabile. 

Uso il termine “presentazione come vero” per includere qualcosa di più che le as-
serzioni e i giudizi, ad esempio le presupposizioni ovvie e le implicature convenzionali. 
Quando qualcuno ordina di uccidere la spia più bassa, presenta come vero che ci sia 
una spia più bassa. In tali casi, come nei casi all’indicativo, il titolo ad accettare ciò che 
viene presentato come vero può essere indipendente, per la sua forza giustificativa, dalla 
connessione percettiva al contesto (cfr. nota 21).

379



debba, all’occasione, essere inferito da speciali informazioni contestuali, con-
siderare il proferimento di un enunciato dichiarativo come una presenta-
zione-come-vero non richiede normalmente alcun ragionamento o 
interpretazione empirica.21 

Così, in molti casi, il titolo a considerare qualcosa come una presenta-
zione-come-vero nell’interlocuzione deriva dalla comprensione del contenuto 
di un evento, e non ha bisogno di fare affidamento, per quanto riguarda la 
sua forza giustificativa, sulla percezione delle occorrenze delle parole. Ciò a 
cui uno ha titolo su basi intellettuali è soltanto, prima facie, che un dato con-
tenuto è presentato come vero. Non si ottiene nulla che verta su tempo, 
forma o circostanze dell’asserzione. Le informazioni di questo tipo sono tutte 
fondate epistemicamente sulla percezione di aspetti del contesto. Ma il titolo 
fondamentale ad accettare qualcosa come una presentazione-come-vero de-
riva dalla comprensione. Talvolta può anche essere derivato dalla compren-
sione del contenuto (il suo istanziarsi e la relazione del suo modo con le 
presentazioni-come-vero). La forza giustificativa della derivazione non di-
pende da alcuna integrazione da parte della percezione. Questa ha il ruolo 
di rendere possibile la comprensione e di giustificare l’informazione integra-
tiva che verte su forma, esistenza e contesto dell’asserzione. 

Per cogliere questi punti, occorre distinguere fra la conoscenza dell’as-
serzione quale parte di un modello per spiegare la psicologia e il comporta-
mento di chi la esegue, e l’uso dell’interlocutore come fonte di informazioni. 
In un’impresa del primo tipo, la percezione di un’asserzione come azione di 
un particolare individuo è comunemente considerata un elemento nella giu-
stificazione di una spiegazione, o un oggetto di interpretazione. Nell’inter-
locuzione, invece, la percezione non deve svolgere questo ruolo, a meno che 
non sorga un dubbio ragionevole sul messaggio dell’informatore o sulla com-
prensione che ne ha il destinatario (cfr. nota 25). 

21  Questo punto è in consonanza con la distinzione griceana fra implicature conven-
zionali e conversazionali. Cfr. Grice (1989, pp. 28-31 [62-66]). Grice richiede che un’im-
plicatura, per essere conversazionale, debba poter essere “calcolata” dalla considerazione 
del contesto conversazionale. Le implicature convenzionali si possono inferire “intuiti-
vamente” dal significato delle parole. Penso che la comprensione basata su implicature 
conversazionali deve essere giustificata, solitamente in maniera empirica, mentre la com-
prensione basata su implicature convenzionali può riposare su un titolo a priori. Analo-
gamente, penso che l’interpretazione ironica di un enunciato o contenuto deve essere 
giustificata, solitamente in maniera empirica, mentre l’interpretazione assertoria può ri-
posare su un titolo a priori. Le ambiguità vanno spiegate in maniera analoga. La nostra 
capacità di comprendere molti enunciati ambigui nel modo in cui sono intesi da chi li 
proferisce, anche a prescindere dal contesto, indica che certi modi di intenderli sono di 
default.

380



Si possono conoscere, tramite la memoria, eventi che aiutano a ricordare 
il passo precedente di una dimostrazione, così da renderli oggetti di cono-
scenza. Si può sapere sulla base della percezione che una particolare persona 
ha fatto un’asserzione in un dato momento. Si può senza dubbio costruire 
una meta-giustificazione o un titolo empirico per la propria credenza basata 
sull’interlocuzione: “Ha asserito che p (questo è noto empiricamente); è 
prima facie ragionevole fare affidamento sulle asserzioni altrui; dunque, do-
vrei fare affidamento sulla sua asserzione”. Tali meta-giustificazioni integrano 
la propria posizione epistemica nell’interlocuzione. Ma non sono, penso, fon-
damentali. Come il ricordarsi certi eventi non accresce la giustificazione pri-
maria, a livello-oggetto, nell’argomentazione deduttiva, così il fare 
affidamento sulla percezione non contribuisce alla forza giustificativa del 
proprio titolo fondamentale alla propria comprensione del contenuto, o al-
l’accettazione di ciò che viene presentato come vero. 

Dal titolo alla comprensione, torniamo a quello a credere ciò che sen-
tiamo, assumendo che lo capiamo. Quando riceviamo un messaggio, spesso 
sappiamo molte cose a proposito del contesto della ricezione, della biografia 
della fonte, dell’antecedente plausibilità empirica dell’informazione. Questa 
conoscenza è inevitabilmente fondata empiricamente. Questo fatto rende il 
nostro titolo a credere ciò che riceviamo dagli altri inevitabilmente percet-
tivo? Non penso. Il nostro titolo iniziale non dipende da questa conoscenza 
quanto alla sua forza giustificativa. 

In aree come la politica, dove la cooperazione non è la regola e la verità 
ha poca importanza, o la filosofia, dove il mettere in questione è centrale 
quanto il credere, svolgiamo complessi ragionamenti per decidere se accet-
tare o meno ciò che sentiamo o leggiamo. Il ragionevole dubbio diventa la 
norma. Ma queste situazioni non sono paradigmatiche. Dipendono total-
mente da situazioni più ordinarie in cui la norma è l’accettazione. 

La posizione di default è l’accettazione giustificata. Abbiamo spesso bi-
sogno di ragioni empiriche per invalidare dei dubbi ragionevoli che minac-
ciano il nostro diritto all’accettazione. Ma talvolta le ragioni empiriche 
semplicemente rafforzano e sovra-determinano il titolo di default. Il nostro 
essere giustificati non riposa dunque inevitabilmente sulle informazioni em-
piriche di sfondo.22 

22  L’ambito della giustificazione basata sull’intellezione è più ampio, nell’interlocu-
zione, di quanto suggeriscano queste osservazioni. Penso che in certi casi il riporre una 
fiducia speciale in un interlocutore possa essere giustificato su basi che sono induttive 
ma, con qualche sottile precisazione, intellettuali. Tratto più estesamente tali questioni 
in Burge (1998).

381



Dal titolo alle applicazioni del Principio di Accettazione, passo ora a con-
siderare il ruolo dell’interlocuzione nell’acquisizione della conoscenza. In as-
senza di considerazioni contrarie, l’applicazione del Principio di Accettazione 
sembra spesso fornire un titolo sufficiente per la conoscenza. La maggior 
parte della nostra conoscenza fa affidamento in maniera essenziale sull’ac-
cettazione di credenze ricevute da altri – tramite la parola ascoltata o letta. 
Non soltanto la maggior parte delle nostre credenze scientifiche, ma anche 
la maggior parte delle nostre credenze sulla storia, su noi stessi e su gran 
parte del mondo macroscopico, godrebbero di una giustificazione insuffi-
ciente per valere come conoscenza se dovessimo astrarre in qualche modo 
da tutti gli elementi della loro giustificazione, o titolo, che dipendono dalla 
comunicazione. 

Il nostro titolo alla credenza percettiva ordinaria è di solito sufficiente per 
la conoscenza percettiva. Esso è tale nonostante si possa non essere in grado 
di escludere specificamente varie condizioni invalidanti possibili. Se non c’è 
ragione di pensare che tali condizioni costituiscano una minaccia nel caso in 
questione, si possiede conoscenza a dispetto del fatto che le si ignora. Qual-
cosa di simile vale per l’acquisizione di credenze da altri. A parità di condi-
zioni, l’interlocuzione ordinaria è sufficiente per la conoscenza.23 

Nel conoscere qualcosa tramite l’interlocuzione, il destinatario ha il suo 
proprio titolo ad accettare la parola dell’interlocutore, assieme a qualunque 
giustificazione supplementare che potrebbe avere in aggiunta riguardo alla 
plausibilità dell’informazione. Si assuma che ciò includa tutte le ragioni a di-
sposizione del destinatario, assieme a tutti i titoli derivanti dalle sue proprie 
risorse cognitive. Si chiami questo corpo (i) la giustificazione di proprietà 
esclusiva del destinatario. 

Se il destinatario dipende dall’interlocuzione per acquisire conoscenza, 
la sua conoscenza dipende dal fatto che la fonte abbia a sua volta conoscenza. 
Infatti, se la fonte non crede la proposizione, o se la proposizione non è vera, 
o se la fonte non è giustificata, il destinatario non può conoscere la proposi-
zione. Il titolo a fare affidamento sull’interlocuzione detenuto in proprietà 
esclusiva dal destinatario è di per sé stesso insufficiente come base per la co-
noscenza.24 In particolare, il destinatario dipende dalle giustificazioni e dai 

23  Che la maggior parte della nostra conoscenza dipenda da altri e abbia uno status 
epistemico caratteristico è oggetto di un riconoscimento sempre più ampio. Cfr. Coady 
(1973), Hardwig (1985), Welbourne (1986). Per una concezione individualistica e assai 
implausibile dello status epistemico della testimonianza, cfr. Locke (1690, 1.3.24).

24  Poiché deve avere conoscenza e in ragione dei casi Gettier, l’interlocutore deve 
avere più che una credenza vera e giustificata affinché il destinatario abbia conoscenza. 
La dipendenza del destinatario, al fine di avere conoscenza, dal fatto che l’interlocutore 
ha conoscenza, è essa stessa un’istanza del punto di Gettier. Il destinatario potrebbe 

382



titoli di proprietà esclusiva delle fonti (attraverso una possibile catena di 
fonti). Il destinatario dipende da una parte almeno di questo corpo di giu-
stificazioni e titoli nel senso che, senza di esso, la sua credenza non sarebbe 
conoscenza. La giustificazione del destinatario è incompleta e rimanda im-
plicitamente in modo anaforico a una giustificazione o titolo più pieno. Si 
chiami la combinazione della giustificazione di proprietà esclusiva del desti-
natario e delle giustificazioni (titoli inclusi) di proprietà esclusiva delle fonti 
da cui dipende la conoscenza del destinatario (ii) il corpo di giustificazione 
esteso che convalida la conoscenza del destinatario. 

All’inizio, ho spiegato la conoscenza a priori nei termini della giustifica-
zione o titolo a priori. Sorge la domanda se la conoscenza a priori basata sul-
l’interlocuzione sia convalidata dalla giustificazione di proprietà esclusiva 
dell’individuo o da una giustificazione che deve includere alcune parti non 
proprietarie del corpo di giustificazione esteso. 

Il corpo di giustificazione esteso – quello che va al di là l’individuo – è 
quello rilevante. Se ho titolo a priori ad accettare la parola dell’interlocutore, 
ma questi mi fornisce informazioni empiricamente giustificate, sarebbe sba-
gliato caratterizzare la mia conoscenza dell’informazione come a priori. Ana-
logamente, se la mia fonte conosce a priori una proposizione, ma io devo 
fare affidamento su una qualche conoscenza empirica per giustificare la mia 
accettazione della sua parola, sarebbe sbagliato dire che io conosco a priori 
la proposizione – anche se dovessi sapere che è conosciuta a priori da qual-
cuno. Sembra quanto mai naturale pensare che il filone di giustificazione 
che, attraversando il corpo esteso, entra a far parte del corpo di giustifica-
zione di proprietà esclusiva del destinatario debba essere a priori affinché la 
conoscenza di quest’ultimo sia a priori. Le persone che dipendono dall’in-
terlocuzione per la conoscenza dei teoremi matematici ma non conoscono 
le dimostrazioni possono avere conoscenza a priori in questo senso. Il mate-
matico che costituisce la fonte conosce il teorema a priori, e il destinatario 
ha a priori titolo ad accettare la parola della fonte, in mancanza di ragioni 
per dubitarne. A un qualche stadio, la maggior parte di noi ha conosciuto il 
Teorema di Pitagora in questo modo. Quando la conoscenza a priori si con-
serva attraverso resoconti che il destinatario è giustificato ad accettare a 
priori, la conoscenza di quest’ultimo è a priori. 

avere una credenza vera e giustificata, ma non conoscenza, perché l’interlocutore non 
ha conoscenza. 

Nell’imporre che la fonte possieda conoscenza affinché il destinatario abbia cono-
scenza basata sull’interlocuzione, sto semplificando. Alcune catene con più di due anelli 
sembrano violare questo requisito. Ma ci deve essere conoscenza nella catena affinché 
il destinatario abbia conoscenza basata sull’interlocuzione.

383



Il Principio di Accettazione è simile, chiaramente, a quello che viene dif-
fusamente chiamato un “Principio di Carità” per tradurre o interpretare gli 
altri. La differenza più ovvia è che il primo si applica a situazioni in cui non 
si considera l’altro come oggetto di interpretazione, quanto piuttosto come 
una fonte di informazioni che si presume essere compresa senza interpreta-
zione. Questa situazione è basilare per la comunicazione.25 L’interpretazione 
radicale non è, penso, la situazione paradigmatica per teorizzare in merito 
all’interscambio linguistico. 

Facciamo affidamento sul fatto che siamo formati in maniera tale da ac-
cogliere informazioni dagli altri senza interpretazione. Diversamente dal 
Principio di Carità, il Principio di Accettazione presume non solo che siamo 
come gli altri nell’essere razionali. Presuppone che conserviamo il contenuto, 
a parità di condizioni. Questa presunzione funziona perché condividiamo 
con coloro che ci circondano le nostre tendenze cognitive e i modi di espri-
merle, nonché un ambiente circostante comune. Ma non dobbiamo giustifi-
care la tesi che le condizioni per avere successo hanno luogo per avere titolo 
a fare affidamento sulla nostra comprensione. (Analogamente, non dobbiamo 
giustificare la tesi che l’ambiente circostante è normale e che siamo adattati 
a esso per avere titolo a fare affidamento sulla percezione). È sufficiente se 
impariamo a comprendere. Una volta che siamo nella posizione di compren-
dere, abbiamo titolo alla seguente presunzione a priori, a parità di condizioni: 
comprendiamo ciò che ci sembra di comprendere. O piuttosto, a parità di 
condizioni, non è necessario usare una distinzione fra comprendere e sem-
brare di comprendere. Non è necessario considerare ciò che sentiamo come 
un oggetto di interpretazione, a meno che non sorgano ragioni di dubbio. 
Solo a quel punto passiamo dalla conservazione del contenuto all’interpre-
tazione. 

Il Principio di Accettazione implica una presunzione che le credenze degli 
altri siano giustificate, che gli altri siano fonti di razionalità o ragione. L’idea 

25  Il principio di carità è usato in modo illuminante da Quine (1960, cap. 2) e Da-
vidson (1973). Sostenendo che l’interpretazione è la situazione di base per capire l’in-
terscambio linguistico, Davidson scrive: «Il problema dell’interpretazione si pone tanto 
per la nostra lingua quanto per le lingue straniere; per parlanti della stessa lingua, esso 
affiora nella domanda: come si può stabilire che si tratta della stessa lingua?» (1973, p. 
313 [193]). (Passi simili si possono rinvenire in Quine). Davidson presuppone che sta-
bilire se stiamo comunicando con successo quando sembra che sia così sia una domanda 
che si pone fin dal principio. Questo mi sembra sbagliato. Tale domanda sorge solo 
quando c’è ragione di dubitare che stiamo condividendo informazioni e conservando il 
contenuto. La posizione di default è che si può presumere la comprensione fintantoché 
qualcosa non va storto. Per inciso, non assumo che nulla di così globale come una lingua 
comune debba essere pensato come fondamentale. Si tratta di una questione ulteriore.

384



che si possa presumere che le credenze altrui siano vere ci è familiare dal 
Principio di Carità. La presunzione che gli altri siano indici affidabili di verità 
riposa su una presunzione che siano fonti razionali. La loro affidabilità non 
è una qualche correlazione bruta fra la credenza e il mondo. Abbiamo titolo 
a considerare gli altri come affidabili in parte perché abbiamo titolo a presu-
mere che siano razionalmente giustificati o abbiano razionalmente titolo ad 
avere le credenze che hanno. Abbiamo titolo, più fondamentalmente, a pen-
sare agli altri come a fonti di razionalità o ragione non perché li consideriamo 
oggetti di interpretazione e spiegazione, bensì perché l’intelligibilità prima 
facie è un segno a priori prima facie di razionalità. 

Questa considerazione degli altri è articolata da un punto di vista in prima 
persona. Ciascuno di noi è giustificato a presumere che gli altri siano giusti-
ficati. Ma siamo anche possibili interlocutori. L’idea che gli altri siano prima 
facie giustificati nelle loro credenze ha senso, in generale, solo se la presun-
zione è generale: le persone, incluso ciascuno di noi, sono fonti razionali af-
fidabili di credenze vere e giustificate. Ovviamente questa conclusione 
richiede delle precisazioni e ulteriori sviluppi. Ma la strada che vi conduce 
è, penso, interessante. Ci sono arrivato argomentando che abbiamo dei titoli 
prima facie basati sull’intellezione alle applicazioni del Principio di Accetta-
zione, sebbene empiricamente invalidabili. Penso che questo approccio al-
l’epistemologia possa aiutare a risolvere alcuni dei problemi tradizionali della 
filosofia.* 

*  Edizione originale: Tyler Burge, Content Preservation, “The Philosophical Review” 
102, 1993, pp. 457-488. © 1993, Cornell University. All rights reserved. Republished by 
permission of the copyright holder, and the Publisher. Traduzione italiana di Antonio 
Scarafone.

385





Contro la credulità 

Elizabeth Fricker 

 

§1 

Una delle scuole di pensiero principali della tradizione classica della filo-
sofia indiana insiste sul fatto che la testimonianza – “l’imparare dalle parole” 
– è una fonte o un tipo di conoscenza sui generis, che non può essere ridotta 
a nessun altro tipo di conoscenza – non alla percezione, alla memoria o al-
l’inferenza, e neppure, potremmo aggiungere, a combinazioni di questi tipi. 
Questa tesi dell’irriducibilità può assumere diverse forme specifiche. Una di 
queste è la tesi che un’ascoltatrice ha il diritto epistemico presuntivo di fidarsi 
di una parlante arbitraria. Potremmo azzardare una prima formulazione di 
questa tesi nel modo seguente: 

Tesi del DP: In qualunque occasione di testimonianza, l’ascoltatrice ha il 
diritto epistemico di assumere, senza prove, che la parlante è attendibile, cioè 
che quello che dice è vero, a meno che non ci siano circostanze speciali che 
invalidino questa presunzione. (Essa ha pertanto il diritto epistemico di cre-
dere all’asserzione della parlante, a meno che non sussistano tali condizioni 
invalidanti). 

La tesi che alla testimonianza è associato uno speciale diritto presuntivo 
(DP) di fidarsi costituisce una sorta di tesi dell’irriducibilità, dato che il di-
ritto dell’ascoltatrice di credere a ciò che le viene detto deriva, secondo que-
sta concezione, da uno speciale principio epistemico normativo concernente 
la testimonianza, e non è un’ordinaria inferenza empirica basata sull’indu-
zione. 

Lo status di fonte speciale di conoscenza assegnato in questo modo alla 
testimonianza viene sottolineato se questa tesi del DP è congiunta a una tesi 
negativa, che potremmo inizialmente formulare così: 



TN: In generale, non è possibile che un’ascoltatrice ottenga una conferma 
indipendente del fatto che una data parlante è attendibile – che quello che 
dice è vero. 

Se questa Tesi Negativa è vera, si può acquisire abitualmente conoscenza 
tramite la testimonianza solo se non c’è bisogno di conferme indipendenti 
dell’attendibilità delle parlanti; ovvero, se vale la tesi del DP. Pertanto, l’esi-
stenza di questo speciale principio epistemico normativo è essenziale per 
l’acquisizione di conoscenza tramite testimonianza. La congiunzione di que-
ste due tesi fornisce un’esplicazione (explication) adeguata della tesi dell’ir-
riducibilità della scuola filosofica indiana Nyaya.1 

In questo saggio fornirò metà di una confutazione della tesi del DP: ar-
gomenterò cioè contro la Tesi Negativa, che compare come premessa in un 
argomento chiave a favore del DP. La mia trattazione metterà anche in luce 
l’obiezione prima facie contro un DP. Una trattazione più completa prende-
rebbe inoltre in considerazione, e confuterebbe, vari argomenti positivi che 
potrebbero essere formulati a favore di un DP, argomenti che fanno appello 
alla natura essenziale del linguaggio e della comprensione e che sostengono 
che tale natura implica che una disposizione generale a fidarsi è essenziale 
per il linguaggio, e da ciò traggono la conclusione che è epistemicamente le-
gittima. In questa sede posso solo limitarmi a mettere agli atti la mia opinione 
che nessun argomento di questo genere ha successo. 

La Tesi Negativa che non ci possono essere, in generale, conferme non 
circolari dell’attendibilità di una parlante è falsa. E chiunque partecipi in ma-
niera pienamente competente all’istituzione sociale di una lingua naturale sa 
semplicemente troppe cose sul ruolo caratteristico della parlante, e sui divari 
che si potrebbero aprire fra l’esecuzione di un’asserzione e il modo in cui 
stanno le cose che vengono asserite, da volersi formare delle credenze con-
formemente alle misure che un DP consente di adottare. La tesi del DP è un 
lasciapassare per il credulone e per chi manca di discernimento. Questo sag-
gio argomenta contro la credulità. 

§2 

Dire che la testimonianza è una fonte speciale, o fornisce un genere spe-
ciale, di conoscenza, può significare molte cose. Non assumerò che significhi 

1  Sono debitrice a spiegazioni delle dottrine della scuola, sia scritte che orali, forni-
temi da Arindam Chakrabarti e Bimal Matilal. Questa coppia di tesi sembra essere im-
plicita anche nella posizione antiriduzionista di C. A. J. Coady (1973).

388



che la testimonianza costituisce un’eccezione a una concezione della cono-
scenza altrimenti pienamente generale e onnicomprensiva. Ritengo che la ca-
pacità di mostrare come la conoscenza sia, a un qualche livello di descrizione, 
un solo tipo di cosa, sebbene acquisita in modi diversi, sia una condizione di 
adeguatezza per una teoria del concetto di conoscenza. Questa concezione 
onnicomprensiva potrebbe essere causale o affidabilista. Ma prediligo una 
concezione giustificazionista, secondo cui un soggetto deve essere in grado 
di difendere adeguatamente la propria credenza affinché questa sia cono-
scenza.2 La tesi che la testimonianza è una fonte di conoscenza irriducibile 
non si configurerà dunque come un controesempio alla tesi che la conoscenza 
richiede una giustificazione adeguata, ma come una tesi sul tipo di giustifi-
cazione richiesto per una credenza testimoniale.3 

La tesi del DP è una tesi di questo tipo. È un principio epistemico nor-
mativo, equivalente alla tesi che un’ascoltatrice ha il diritto epistemico di cre-
dere a quello che osserva essere asserito da una parlante arbitraria, 
semplicemente sulla base del fatto che è stato asserito: l’ascoltatrice non ha 
bisogno di azzardare una valutazione della probabilità che le asserzioni della 
parlante siano vere, né di modificare la propria disposizione a credere di con-
seguenza. Un corollario della tesi del DP è dunque che un’ascoltatrice for-
nirebbe una giustificazione del tutto adeguata della sua credenza anche solo 
facendo riferimento al fatto che “me l’ha detto qualcuno”. Questa semplice 
difesa non ha bisogno di essere corredata da prove dell’attendibilità dell’in-
formatrice. Né, secondo questa concezione, un’ascoltatrice ordinaria avrebbe 
bisogno di corredare questa semplice difesa invocando la tesi del DP. Questa 
è formulata dal filosofo, come una messa agli atti teorica del fatto che tale 
semplice difesa è tutto ciò di cui c’è bisogno. 

La tesi del DP non va confusa con la premessa descrittiva che “i parlanti 
perlopiù dicono la verità”. L’idea che la credenza in ciò che è asserito sia giu-
stificata facendo riferimento a una tale premessa descrittiva, citata come parte 
della giustificazione di primo livello della credenza stessa, configura una con-
cezione assai diversa, che costituirebbe una riduzione della conoscenza ot-
tenuta dalla testimonianza a un caso ordinario di conoscenza inferenziale 

2  Per me, dunque, la questione di che cosa serva a una credenza basata sulla testi-
monianza per essere giustificata è tutt’uno con la questione di che cosa le serva per essere 
conoscenza. Coloro i quali ritengono che queste questioni non siano la stessa – poiché 
prediligono un’altra concezione della conoscenza – possono interpretare il mio argo-
mento come se vertesse solo sulla giustificazione.

3  Cioè una credenza acquisita originariamente tramite testimonianza, e il cui status 
di conoscenza continua a basarsi su quel pedigree. In Fricker (1987), espongo un quadro 
teorico che illustra le complesse interrelazioni qui coinvolte fra causa originaria, mante-
nimento e supporto giustificativo disponibile per una credenza.

389



basata sull’induzione. La presunta premessa descrittiva (che si sostenga sia 
un fatto confermato empiricamente o una verità concettuale a priori sul lin-
guaggio) può essere invocata nel tentativo di fornire un argomento filosofico 
in favore della tesi del DP. Ma questa è tutt’altra cosa che farla comparire 
fra le premesse che un’ascoltatrice ordinaria deve conoscere ed essere in 
grado di citare per giustificare la sua credenza. 

Il nostro bersaglio è la tesi del DP. Gli argomenti in suo favore sono di 
due generi: quelli positivi che fanno leva sulla natura essenziale del linguag-
gio, che sono già stati menzionati, e un argomento negativo. Quest’ultimo è 
un argomento trascendentale che si sviluppa nel modo seguente: 

La conoscenza può essere, e spesso è, acquisita tramite testimonianza; 1.
[TN] In generale, non è possibile che un’ascoltatrice ottenga una con-2.
ferma indipendente del fatto che una data parlante è attendibile; dunque 
C’è conoscenza acquisita tramite testimonianza solo se c’è, per una qua-3.
lunque ascoltatrice, un diritto presuntivo di fidarsi di una parlante arbi-
traria; dunque 
C’è un tale diritto presuntivo di fidarsi.4 4.

Si potrebbe rifiutare questo argomento rifiutandone la premessa iniziale. 
Questa non è la mia strategia. Sono d’accordo con chi propone l’argomento 
che qualunque epistemologia della testimonianza sia tenuta a preservare la 
concezione di senso comune secondo cui si può acquisire conoscenza tramite 
testimonianza. Questo saggio è dedicato a bloccare l’argomento trascenden-
tale mostrando come la sua seconda premessa, la Tesi Negativa, sia falsa. 

§3 

Il “problema epistemologico di giustificare la credenza ottenuta tramite 
testimonianza” è il problema di mostrare come si possa dare il caso che 
un’ascoltatrice, in una particolare occasione, abbia il diritto epistemico di 
credere ciò che le viene detto – di credere una particolare asserzione di una 
parlante. Se venisse fornita una spiegazione che mostrasse che questo è pos-
sibile, e inoltre come lo sia, allora il problema epistemologico della testimo-
nianza sarebbe risolto. 

La soluzione può prendere due strade. Si potrebbe mostrare che il passo 
richiesto – da “S ha asserito che P”5 a “P” – può essere compiuto sotto forma 

4  Questo argomento sembra essere implicito in Coady (1973).
5  In questo saggio assumo che le ascoltatrici sappiano spesso che è stato asserito que-

sto-e-quello, e mi concentro sull’epistemologia del passo che, da qui, porta alla cono-

390



di un’inferenza basata esclusivamente su principi deduttivi e induttivi fami-
liari, applicati a premesse accertate empiricamente. In alternativa, si potrebbe 
argomentare che il passo è legittimato in quanto esercizio di uno speciale di-
ritto epistemico presuntivo di fidarsi, un diritto indipendente da ogni prova. 

La Tesi Negativa, quando sia corredata da una glossa appropriata, equi-
vale alla tesi che la prima strada per la giustificazione della testimonianza, 
quella riduzionista, è sbarrata. La glossa in questione deve fissare program-
maticamente la nozione di “attendibilità” di una parlante, identificandola 
precisamente con quella proprietà di una parlante che consentirebbe, se ac-
certata empiricamente, di inferire (sfruttando solo principi standard) che ciò 
che ha asserito è vero. Come abbiamo visto sopra, l’antiriduzionista in merito 
alla testimonianza argomenta dalla premessa che la prima strada si presume 
sbarrata alla conclusione che la seconda strada deve essere aperta – che esiste 
uno speciale diritto epistemico presuntivo di fidarsi. 

È importante essere chiari sul fatto che il solo problema epistemologico 
genuino è quello enunciato sopra. Non c’è nessun “problema di giustificare 
la credenza ottenuta tramite testimonianza” ulteriore e distinto rispetto al 
compito di mostrare che specifici esempi di testimonianza possono essere 
tali da essere creduti giustificatamente.6 L’argomento a favore dell’antiridu-
zionista, come mostrerò, trae la maggior parte della sua plausibilità proprio 
da una confusione in merito a quale sia il problema da risolvere. 

Prima di considerare se l’“attendibilità” di una particolare parlante possa 
ricevere conferma in modo non-circolare, e dunque se sia aperta la via ridu-
zionista alla giustificazione della testimonianza, dobbiamo determinare quale 
sia il modo migliore di intendere questa proprietà. Il primo requisito che 
un’esplicazione di questa nozione deve soddisfare è che serva allo scopo in 
questione: deve essere una proprietà della parlante S la cui conoscenza sia 
sufficiente, per un’ascoltatrice H in un’occasione O, a colmare il divario lo-
gico ed epistemico fra “S ha asserito che P” e “P”.7 In altri termini, se H sa 

scenza della verità di ciò che è stato asserito. Cfr. §11.
6  Se ciò viene dimostrato, allora è stato dimostrato che la testimonianza non è sol-

tanto un modo per acquisire credenze, ma un modo che è in grado di produrre cono-
scenza – quello che potremmo chiamare un nesso epistemico. Cfr. Fricker (1987).

7  Per tutto il corso della trattazione, “H”, “S”, e “O” vanno intese come nomi per, 
rispettivamente, un’ascoltatrice, una parlante e un’occasione arbitraria. “P” deve invece 
essere considerata soltanto come una lettera schematica che funge da segnaposto per 
un enunciato dichiarativo. Che compaiano all’esterno o all’interno delle virgolette, “S”, 
“H” e “O”, nonché i possibili esempi di “P”, sono da considerarsi espressioni del me-
talinguaggio che stiamo usando per descrivere le situazioni di testimonianza. Così, enun-
ciati schematici racchiusi fra virgolette come “S ha asserito che P” costituiscono 
specificazioni (schematiche) da parte nostra, nei nostri termini, del contenuto della co-

391



che S ha asserito che P in O, e sa anche che S è “attendibile” in O, allora ha 
una base per credere giustificatamente che P. Allo stesso tempo (a condizione 
che sia soddisfatto un desideratum spiegato più avanti), l’“attendibilità” non 
dovrebbe essere più forte di qualunque proprietà di S sia necessaria per col-
mare questo divario in una particolare occasione. Se H può sapere che S pos-
siede la più debole fra queste proprietà colma-divario in un’occasione O, ciò 
è sufficiente per renderla giustificata nel credere ciò che S asserisce in O; è 
dunque soltanto la presenza di questa proprietà colma-divario più debole 
che deve essere passibile di conferma non-circolare al fine di fornire una so-
luzione riduzionista al problema di giustificare la testimonianza così come 
lo abbiamo concepito. Potremmo anche sperare che la nostra esplicazione 
corrisponda alla nozione intuitiva di “attendibilità” della parlante. Dovrebbe 
farlo, poiché la nozione intuitiva si presenta esattamente con l’aura di “ciò 
che giustifica la credenza nella testimonianza di una parlante in una data oc-
casione”. 

Quale sia, precisamente, il modo migliore di intendere l’attendibilità, 
identificata programmaticamente in questi termini, è chiarito nel §7. Ma pos-
siamo appuntare qui un secondo desideratum teorico che la nostra esplica-
zione deve soddisfare. 

Potremmo aspirare a fornire una teoria sistematica generale di come si 
acquisisca conoscenza (credenza vera e giustificata) tramite testimonianza; 
oppure, più precisamente, di come la credenza di un soggetto possa essere 
giustificata in virtù del supporto che riceve dalla testimonianza. E si potrebbe 
concepire questa teoria sotto forma di una specificazione di un insieme T di 
schemi di enunciati che caratterizzino i casi di conoscenza tramite testimo-
nianza in questo senso: un’ascoltatrice H ha una base adeguata affinché una 
sua credenza vera conti come giustificata in virtù del supporto che riceve 
dalla testimonianza di una certa parlante se e solo se è in possesso di cono-
scenza il cui contenuto è fornito da esempi – adatti al contenuto della sua 
credenza e alla sua situazione – di ciascun membro dell’insieme T.8 

Chiaramente, un primo componente di T sarà: 

T1:   “S ha asserito che P in O”. 

noscenza di un’ascoltatrice.
8  Gli esempi di T sono enunciati di un metalinguaggio che noi usiamo per descrivere 

ciò che H conosce. Ovviamente, non c’è alcuna garanzia a priori che sia possibile iden-
tificare in questo modo un singolo schema giustificativo che copra tutti e soli i casi di 
conoscenza tramite testimonianza. Ma ciò che si riscontra è che possiamo riuscirci piut-
tosto bene. Cfr. §5 per come definire il nesso epistemico della “testimonianza” a questo 
scopo.

392



Che T1 sia un componente necessario dell’insieme T (i cui membri rap-
presentano condizioni congiuntamente sufficienti per la credenza giustifi-
cata) è il tratto distintivo del fatto che T rappresenta in che cosa consista, per 
la credenza di un soggetto, l’essere giustificata, fra le altre cose, da prove pro-
venienti dalla testimonianza. 

E sicuramente sarà la nozione di attendibilità, esplicata conformemente 
ai vincoli proposti sopra, a fornire la seconda premessa del desiderato in-
sieme caratteristico T ? Proprio così, se chiariamo in modo appropriato in 
che cosa consista, per l’attendibilità, “colmare il divario” fra T1 e “P”. Ma 
dobbiamo fare molta attenzione nello specificare in che cosa, esattamente, 
questo consista. 

Una teoria che renda perspicuo quel che accade nell’acquisizione di co-
noscenza tramite testimonianza deve separare due filoni nella totalità delle 
prove possedute da H in favore di “P”: le prove indipendenti in favore di 
“P” che H già possiede, e le prove in favore di “P” che H ottiene, dato ciò 
che sa a proposito di S, dal fatto che S ha asserito “P”. Eseguire questa sepa-
razione è essenziale, se dobbiamo essere in grado di fornire un modello di 
ciò che accade in una “collisione humiana” – cioè in una situazione in cui le 
prove prima facie fornite a favore di “P” dalla testimonianza di una parlante 
attendibile si scontrano con solide prove a sfavore di “P” provenienti da altre 
fonti.9 Ora, questa separazione si ottiene specificando un insieme T  realmente 
caratteristico. Ma specificarlo non è così facile, perché affinché T  = (T1, T2) 
sia caratteristico, non è sufficiente, anche se possiamo assumere che sia ne-
cessario, che il T1 che abbiamo scelto sia tale che T1 e T2 insieme implichino 
“P”.10 

Vogliamo che la nostra teoria separi i due filoni delle prove che H ha in 
favore di “P”. E questo implica che T  deve soddisfare un ulteriore desidera-
tum: i suoi elementi devono essere epistemicamente indipendenti da “P”. De-

9  Cfr. Hume (1748, cap. 10). Una trattazione adeguata di tali collisioni di prove con-
trarie introdurrebbe le probabilità, come farebbe sistematicamente un modello più det-
tagliato della conoscenza ottenuta tramite testimonianza.

10  Ovviamente, i fondamenti che giustificano una credenza non devono necessaria-
mente essere così forti da implicarla. La ragione per insistere, ciononostante, che gli ele-
menti di T siano scelti in modo da implicare P è pragmatica e ad hoc: questa rappresenta 
la migliore strategia per trovare un singolo schema giustificativo caratteristico, e la spie-
gazione che ne risulta è illuminante. La possibilità che i fondamenti di una credenza 
siano più deboli dell’implicazione rimane aperta, in questa impostazione, in virtù del 
fatto che H deve soltanto avere, e citare, prove che potrebbero risultare men che con-
clusive del sussistere degli esempi rilevanti di T . Ciò che può consentire quest’ultima 
condizione è indefinitamente variabile, e non possiamo sperare in una descrizione ge-
nerale che circoscriva tutte le possibilità.

393



finisco questa nozione come segue: nessun elemento T di T  deve essere tale 
che H possa sapere che T è vero in virtù del fatto che sa che P e che sa che 
sono veri gli altri elementi di T . Ciò significa che “P”-più-il-resto-di-T  non 
deve implicare, congiuntamente, T, né costituire una prova solida in suo fa-
vore. 

Se T  contiene un T che non è epistemicamente indipendente da “P”, al-
lora è possibile che si verifichi una situazione in cui H sa che P, e sa ciò che 
è specificato da tutti gli elementi di T , che non è una situazione in cui sa che 
P attraverso la testimonianza di S, bensì una situazione in cui la direzione 
della dipendenza epistemica è invertita. Non: H sa che P in virtù del fatto 
che ha conoscenza di tutti gli elementi di T , ma H ha conoscenza di T in 
virtù del fatto che sa indipendentemente che P e che conosce il resto di T . 
Un T  siffatto non caratterizza i casi di conoscenza tramite testimonianza.  

[...]11 [ … ]12 [ … ] 
La nostra aspirazione è trovare una nozione che: sia appena sufficiente, 

assieme a “S ha asserito che P in O”, a implicare “P”; costituisca una pro-
prietà genuina di S e sia dunque, a parte colpi di fortuna e casi speciali, epi-
stemicamente indipendente da “P”; costituisca un’esplicazione della nozione 
intuitiva dell’attendibilità di S in occasione di una testimonianza. Una prima 
approssimazione è la proprietà di S specificata dal seguente condizionale al 
congiuntivo: 

Att1: “Se S asserisse che P in O, allora si darebbe il caso che P”. 

Questo colma il divario ed è, a parte argomenti molto particolari, episte-
micamente indipendente da “P”.13 Sapere che Att1 vale per S richiede, in ge-
nerale, di avere conoscenza di S – del suo carattere, delle circostanze in cui 
si trova, ecc. Di fatto, come vedremo nel §7, la proprietà di S specificata da 
questo condizionale al congiuntivo è leggermente più forte della scelta di T2 
che meglio soddisfa i nostri requisiti. In tale sede, vedremo anche che la mi-

11  […].
12  […].
13  Una semantica appropriata renderà questo condizionale strettamente più forte del 

condizionale materiale, e senza alcuna supposizione di falsità dell’antecedente. Grosso-
modo, sarà vero se tutti i mondi “S-asserisce-che-P” più vicini sono mondi-P, ove la re-
lazione di vicinanza è riflessiva. Sarebbe bello se si potesse fornire un argomento in 
favore di una metrica della vicinanza che non abbia come conseguenza che la verità del 
condizionale sia garantita ogniqualvolta “P” è una verità nomica. Penso che la locuzione 
della lingua naturale vada intesa così; ma trovare una semantica irregimentata che abbia 
questa conseguenza è un’altra storia. Molto probabilmente, essa richiederebbe di rela-
tivizzare lo standard della vicinanza all’identità dell’antecedente.

394



gliore esplicazione dell’attendibilità di S relativizza quest’ultima non solo a 
un’occasione e al contenuto di un’asserzione, ma anche a un particolare pro-
ferimento U da parte di S. D’ora in poi adotterò questa relativizzazione, no-
nostante sia solo nella nostra esplicazione finale che non gira a vuoto. Essa è 
comunque appropriata, dato che è solo rispetto al proferimento effettivo di 
S che H ha bisogno di sapere che S è attendibile. 

§4 

La nostra esplicazione finale di “attendibilità”, e una teoria dettagliata di 
come un’ascoltatrice possa averne conferma empirica, occupa i §§7 e 8. Ma, 
armati della proposta provvisoria Att1, abbiamo già abbastanza per iniziare 
a dire qualcosa riguardo a ciò che più ci interessa: la questione se l’attendi-
bilità di una parlante possa talvolta ricevere una conferma empirica, cosicché 
risulti aperto il percorso riduzionista da “S ha asserito che P” a “P”. Il ridu-
zionista deve dimostrare la seguente tesi (di cui la Tesi Negativa dell’antiri-
duzionista va concepita, di conseguenza, come la negazione): 

Tesi riduzionista locale: Può accadere che,14 in una particolare occasione 
O in cui una parlante S proferisce U e così facendo asserisce che P a un’ascol-
tatrice H, H ha, o può procurarsi, prove indipendenti sufficienti a renderla 
giustificata nel ritenere S attendibile rispetto a U. 

[...] La riduzione qui proposta è soltanto “locale”. Vale a dire, la tesi è 
solo che ci possono essere occasioni in cui un’ascoltatrice ha delle prove che 
la particolare parlante in questione è attendibile riguardo al suo proferimento 
presente, senza assumere questo stesso fatto. Chiamerò la domanda se questa 
tesi riduzionista locale sia vera la “domanda locale” riguardo alla testimo-
nianza. La concezione del problema epistemologico della giustificazione della 
testimonianza adottata nel §3 implica che una riduzione locale sia tutto ciò 
a cui sia necessario aspirare, o in cui si debbano riporre le nostre speranze. 
Una spiegazione “riduzionista” della conoscenza ottenuta tramite testimo-
nianza significa, nel contesto di questo approccio, una tale riduzione locale 

14  La posizione riduzionista da me sostenuta non implica che una giustificazione em-
pirica per fidarsi della parlante sia disponibile in ogni circostanza di testimonianza. Que-
sto è chiaramente falso. Nei casi in cui la giustificazione non è disponibile, 
l’antiriduzionista e il riduzionista saranno in disaccordo su due questioni: se l’ascoltatrice 
abbia diritto di fidarsi della parlante e se, nel caso in cui creda a ciò che viene asserito, 
si possa dire che abbia acquisito conoscenza.

395



di ogni esempio di tale conoscenza a categorie di conoscenza e schemi di in-
ferenza più ampi. 

Secondo la nostra concezione del problema, giustificare la testimonianza 
per la via riduzionista non richiede dunque, almeno in prima istanza, di mo-
strare che la generalizzazione a tutto campo “La testimonianza è general-
mente affidabile” (o, più semplicemente, “La maggior parte delle asserzioni 
sono vere”) può essere verificata empiricamente in modo non circolare. Una 
conferma globalmente indipendente della veracità della testimonianza richie-
derebbe che un’ascoltatrice abbia prove che la maggior parte di tutto ciò che 
ha mai imparato tramite testimonianza sia vero, e che queste prove non ripo-
sino in alcun modo su altra conoscenza da lei acquisita tramite testimonianza. 
Il fatto che per giustificare la testimonianza non sia richiesta una tale ridu-
zione globale è cruciale per il riduzionismo locale in favore del quale argo-
mento in questo saggio. Come convengo prontamente con l’antiriduzionista, 
ci sono infatti ragioni di ordine generale, provenienti dal ruolo essenziale 
della testimonianza di cui semplicemente ci si fida nel processo causale at-
traverso il quale il bambino si sviluppa nel detentore di una lingua e di una 
concezione del mondo condivise, in virtù delle quali la prospettiva di una ri-
duzione globale appare senza speranza. Pertanto, questa tesi negativa è cor-
retta, ma non è pertinente. Si noti dunque come la plausibilità dell’argomento 
trascendentale evapori, una volta che venga identificata la Tesi Negativa ri-
levante. Si può infatti allora constatare quanto siano modeste le possibilità 
di conferma non circolare da essa negate, ma al contempo che esse sono tutto 
ciò che è richiesto affinché la conoscenza tramite testimonianza sia possibile 
in assenza di un diritto presuntivo di fidarsi. 

È vero che la domanda del riduzionismo locale si trasformerebbe in quella 
del riduzionismo globale, se si desse il caso che l’unico modo di mostrare 
che una data parlante è attendibile rispetto a un suo proferimento fosse 
quello di fare appello alla generalizzazione a tutto campo. Suggerisco tuttavia 
che non è così. La generalizzazione a tutto campo non è, in realtà, né una ra-
gione sufficiente né una ragione necessaria per giustificare la credenza, in 
una particolare occasione, che questa parlante sia attendibile rispetto a questo 
suo proferimento, che è ciò che serve per giustificare la credenza in quello 
che ha così asserito.15 Anche se la generalizzazione fosse vera, ci potrebbero 

15  Una tesi generale molto forte, il cui contenuto fosse che tutte, o praticamente tutte, 
le asserzioni sono vere, sarebbe sufficiente a giustificare la credenza in un’asserzione ar-
bitraria, in assenza di ulteriori “invalidatori”; e potrebbe in effetti essere impiegata in 
un argomento di livello superiore teso a mostrare l’esistenza di un DP al livello oggetto. 
Ma una generalizzazione di questa forza è chiaramente falsa. (A fortiori, non è una verità 
concettuale a proposito del linguaggio, come sosterrebbe un argomento che è stato ad-

396



essere delle circostanze relative a particolari proferimenti che rendono dub-
bia l’attendibilità di una parlante rispetto agli stessi, a dispetto della genera-
lizzazione. E le basi, quando ve ne sono, per aspettarsi che una parlante sia 
attendibile rispetto a un suo particolare proferimento, hanno tipicamente a 
che fare con le circostanze e il carattere della parlante, e con la natura del-
l’argomento su cui verte la conversazione; non riguardano affatto i proferi-
menti assertori nella loro generalità. 

Prima facie più plausibile è la tesi che l’unica base che un’ascoltatrice po-
trebbe mai avere per credere che una parlante sia attendibile rispetto a un 
particolare proferimento è la conoscenza che quella particolare parlante è 
generalmente attendibile, almeno rispetto a quel tipo di argomento. È certa-
mente vero che molto spesso, del tutto ragionevolmente, ci fidiamo o diffi-
diamo della testimonianza di una particolare parlante precisamente su tali 
basi. Molto spesso, però, tali generalizzazioni a proposito di una particolare 
parlante possono essere verificate in modo non circolare (il che equivale a 
dire: senza fare affidamento su altre testimonianze di quella parlante). Un 
modo (anche se non l’unico, e nemmeno quello centrale, come vedremo nel 
§8) è quello humiano “certificato”, ossia per induzione a partire da una con-
giunzione costante previamente osservata: ci fidiamo del resoconto di una 
persona perché si è guadagnata una reputazione (track record) di accuratezza; 
diffidiamo di un’altra perché si è guadagnata l’opposto. A ogni modo, la co-
noscenza della generale affidabilità di una parlante non è l’unica base possi-
bile per ritenerla attendibile rispetto a un particolare proferimento, e non è 
nemmeno sempre sufficiente: una persona potrebbe essere notoriamente 
poco accurata riguardo a molte cose, ma ci si può ancora ragionevolmente 
aspettare che sia nel giusto a proposito di questioni elementari come ciò che 
ha mangiato a colazione, se abbia un mal di testa, o se un oggetto familiare 
sia sul tavolo di fronte a lei. Per converso, certe circostanze e argomenti di 
discussione forniscono basi per aspettarsi che una persona generalmente at-
tendibile non sia del tutto affidabile – una questione relativamente alla quale 
sia emotivamente coinvolta; qualcosa di notoriamente complicato; quando 
si sia trovata in circostanze ingannevoli o che non fornivano informazioni 
adeguate. 

[ … ] 
L’antiriduzionismo riguardo alla testimonianza appare plausibile se il ri-

duzionismo è interpretato in maniera tale che implichi la tesi che la genera-
lizzazione a tutto campo possa venir verificata in modo non circolare.16 Ma 

dotto in favore di un DP).
16  Per come lo intendo, questo è un elemento dell’argomento antiriduzionista in-

diano. E Coady (1973) assume che l’antiriduzionista debba stabilire delle generalizza-

397



il mio riduzionista “locale” può tranquillamente concedere che questo è im-
possibile. Non è necessario mostrare che la generalizzazione a tutto campo 
può essere verificata in modo non-circolare per mostrare che un’ascoltatrice 
può guadagnarsi lei stessa il diritto a fidarsi di una parlante in una data oc-
casione, senza bisogno che le venga regalato un DP; e ciò fornisce una solu-
zione riduzionista all’unico problema epistemologico della testimonianza che 
vi sia bisogno di risolvere, ossia il problema locale.  

[ … ] 

§5 

La conoscenza tramite testimonianza è una categoria di conoscenza pe-
culiare? Si noti innanzitutto che potremmo definire la nostra categoria epi-
stemica, e tema d’indagine, come segue: venire a sapere che le cose stanno 
in un certo modo, sapendo che una certa parlante ha asserito che le cose 
stanno in quel modo. Questa definizione è restrittiva sotto due aspetti. In 
primo luogo, rispetto a ciò che diviene noto. Da un punto di vista teorico, 
questa restrizione è appropriata, poiché chiaramente non c’è da dire nulla 
di sistematico e generale sul tema non circoscritto di “qualunque cosa una 
possa essere in grado di inferire, in una data occasione, dal fatto che qualcuna 
ha fatto un proferimento assertorio con un certo contenuto in quella occa-
sione”; mentre potremmo sperare, come nel presente saggio, di dire qualcosa 
di generale sul percorso inferenziale attraverso cui un’ascoltatrice potrebbe 
venire a conoscere quello che è il contenuto di un’asserzione, a partire dal 
fatto che è stato asserito. In secondo luogo, la definizione restringe i mezzi 
attraverso cui si acquisisce la conoscenza di ciò che viene asserito, limitandoli 
alla conoscenza del contenuto e della forza dell’atto linguistico (che sarà ot-
tenuta, normalmente, attraverso la comprensione del medesimo). Questa de-
finizione esclude dal novero delle conoscenze acquisite tramite testimonianza 
ogni conoscenza acquisita da chi adotti un approccio “barometrico” nei con-
fronti di un gruppo di creature: ossia, da chi cerchi di ottenere informazioni 
sul mondo a partire dalla scoperta di correlazioni fra i suoni prodotti dalle 
creature e il modo in cui le cose oggettivamente stanno – ma non consideri 
le creature come agenti, né categorizzi i loro proferimenti come atti linguistici 
intelligenti. Questa esclusione è, di nuovo, appropriata dal punto di vista 
teorico, in quanto il meccanismo coinvolto nell’acquisizione di una qualun-
que di tali conoscenze è del tutto diverso; ma in ogni caso, le possibilità di 

zioni sull’affidabilità della testimonianza.

398



trovare tali correlazioni brute fra tipi fonetici e stati dell’ambiente sono molto 
limitate, se si considera una pratica linguistica umana altamente sofisticata. 

Ma sotto un certo aspetto la nostra definizione è permissiva: non c’è al-
cuna restrizione sull’argomento su cui verte l’asserzione della parlante. Il do-
minio in cui si può dare conoscenza tramite testimonianza è, secondo questa 
concezione, quello delle asserzioni fatte seriamente in vista della comunica-
zione, qualunque sia l’argomento su cui vertono. Questo si scontra col modo 
in cui “testimonianza” è usato nel linguaggio ordinario, che tende a confinare 
il termine ai resoconti di testimoni oculari di eventi osservabili. 

La testimonianza, definita come propongo di definirla, costituisce effet-
tivamente un genere peculiare di nesso epistemico. C’è un tipo peculiare di 
connessione, caratteristico della testimonianza, fra uno stato di cose e il pro-
cesso con cui un’ascoltatrice giunge a credere che esso sussista. Tale connes-
sione passa attraverso un’altra persona, una parlante. Questa è coinvolta 
attraverso la sua acquisizione originaria della stessa credenza, i suoi altri stati 
mentali, il suo successivo atto linguistico che trasmette quella credenza al-
l’ascoltatrice.17 Che, nella testimonianza, ci sia questo tipo peculiare di nesso 
fra un’ascoltatrice e ciò che essa giunge a credere significa che c’è un tipo 
peculiare di giustificazione connesso alla testimonianza, nel senso proposto 
in precedenza: possiamo identificare uno schema giustificativo caratteristico 
T . Un’ascoltatrice ha conoscenza tramite testimonianza se e solo se ha cono-
scenza il cui contenuto è dato da esempi appropriati degli elementi di T , e 
può citare tale conoscenza, o le prove in suo favore, in difesa della sua cre-
denza. Ciò che non c’è, si sostiene in questo saggio, è un qualche nuovo prin-
cipio d’inferenza, o un qualche altro principio epistemico normativo, 
peculiare della testimonianza. 

Questo differenzia il “problema della giustificazione della testimonianza” 
dal “problema dell’induzione”. In quest’ultimo, il compito è quello di mo-
strare la legittimità di un principio di inferenza generale, un principio che sia 
più o meno paragonabile ai principi di inferenza deduttiva nel modo in cui 
convalida particolari inferenze della forma in questione. È dunque appro-
priato affrontare il “problema dell’induzione” a un livello completamente 
generale. Il compito è quello di mostrare che un’arbitraria inferenza induttiva 
è valida, mostrando che il principio di inferenza coinvolto in una qualunque 
di tali inferenze è un principio valido.18 

17  Si tratta di una connessione causale? Gli ultimi stadi, che sono ciò che primaria-
mente ci interessa, lo sono sempre, ma se l’acquisizione iniziale della credenza di una 
parlante possa essere concepita come causata da ciò su cui verte dipende dal genere di 
cosa di cui si tratta e da come la credenza è sorta.

18  Se chi legge vedesse di cattivo occhio questa concezione del problema dell’indu-

399



Ora, l’antiriduzionista potrebbe erroneamente supporre che il compito 
di giustificare la testimonianza debba essere affrontato andando in cerca di 
qualche premessa o principio molto generale atto a giustificare una credenza 
testimoniale arbitraria. L’errore sorge da un’assimilazione erronea della forma 
del problema della giustificazione della testimonianza a quella del problema 
della giustificazione dell’induzione. Un’antiriduzionista che incorra in questo 
errore inizierà indagando se la generalizzazione a tutto campo “La testimo-
nianza è generalmente affidabile” possa essere accertata empiricamente in 
modo non circolare, pensando che questa premessa generale, se accertata, 
sarebbe sufficiente a giustificare una credenza testimoniale arbitraria. Sco-
prendo che tale conferma globale indipendente non si può ottenere, con-
clude che le credenze testimoniali devono invece essere giustificate da uno 
speciale principio epistemico normativo non empirico. 

Il mio approccio riduzionista locale evita l’errore iniziale, e dunque manda 
in cortocircuito l’argomentazione dell’antiriduzionista. Se a essere in que-
stione fosse uno speciale principio epistemico normativo, riguardante la te-
stimonianza come categoria di conoscenza peculiare e unitaria, allora esso si 
applicherebbe indistintamente a una testimonianza arbitraria, e il compito 
di giustificare la testimonianza dovrebbe essere condotto a un livello gene-
rale, astratto. (Gli argomenti positivi in favore di un DP a tutto campo de-
vono dunque effettivamente essere elaborati a tale livello). Ma se in questione 
non c’è nessuno speciale principio epistemico, e ciò che accomuna tutti e 
soli gli esempi di conoscenza tramite testimonianza è esclusivamente un tipo 
caratteristico di processo causale che produce credenze, non c’è nessuna ra-
gione di pensare che ciò che giustifica la credenza in esempi particolari di 
testimonianza debba essere una qualche proposizione o principio che si ap-
plichi alla testimonianza in generale. Ciò che giustifica la credenza di una 
particolare ascoltatrice in una particolare asserzione potrebbe essere invece 
la sua conoscenza di alcuni fatti pertinenti a proposito della situazione e della 
parlante in questione, che le garantiscono di potersi fidare di quest’ultima. 
(Questi saranno, per così dire, i fatti giustificativi in primo piano – quelli in 
virtù della conoscenza dei quali ha acquisito questa conoscenza tramite te-
stimonianza, quelli che potremmo quanto meno richiederle di essere in grado 
di articolare in difesa di tale conoscenza, affinché la sua credenza si qualifichi 
come tale. Ovviamente, tali fatti potranno conferire conoscenza dell’atten-
dibilità della parlante, e quindi di ciò che è asserito, solo a un’ascoltatrice 
che sia dotata di uno sfondo idoneo di conoscenze più generali. La spiega-
zione dei §§7 e 8 illustrerà di che si tratta). 

zione, potrebbe prendere in considerazione al suo posto il problema della deduzione, 
che sicuramente assume questa forma.

400



Ho suggerito che il tentativo di provare a ottenere conferme completa-
mente indipendenti della generalizzazione a tutto campo “La testimonianza 
è generalmente affidabile” è senza speranza, ma fortunatamente superfluo 
per qualunque indagine che un individuo possa legittimamente condurre. 
Ma è impossibile solo sulla base di questa concezione fondazionalista del 
progetto della conferma. Una versione più limitata, non-fondazionalista 
(nella quale chi esegue la ricerca non tenti di obliterare ogni sua conoscenza 
pregressa che dipenda dalla testimonianza), è un progetto di ricerca perfet-
tamente perseguibile. Ma penso che andare in cerca di generalizzazioni sul-
l’affidabilità della testimonianza, nel senso inclusivo di asserzioni fatte 
seriamente in vista della comunicazione di credenze, come un tutto omogeneo, 
non sia un progetto illuminante. Le generalizzazioni illuminanti, se ce ne 
sono, riguarderanno tipi particolari di testimonianza, differenziati in base a 
ciò su cui vertono, al tipo di parlante, o a entrambe le cose. È vero che c’è 
un processo di produzione di credenze caratteristico della testimonianza, e 
di conseguenza un tipo generico di giustificazione, colto da T . Questo forni-
sce un senso in cui si tratta di una categoria peculiare e unitaria di cono-
scenza. Ma quando si passa a considerare la probabilità dell’accuratezza delle 
asserzioni delle parlanti, e quale tipo di fattori garantisca a un’ascoltatrice di 
potersi fidare di una parlante, la testimonianza non è una categoria unitaria. 
La spiegazione di come si possa stabilire empiricamente l’attendibilità che 
sarà fornita nel §8 attinge a questa idea e la sviluppa. Un aspetto di tale man-
canza di unità è, sosterrò, che mentre in particolari tipi di testimonianza sono 
coinvolti certi limitati diritti epistemici alla fiducia, non c’è nessun DP a tutto 
campo che renda lecito credere a ciò che viene asserito senza bisogno di al-
cuna prova dell’attendibilità della parlante – nessun diritto applicabile alle 
asserzioni fatte seriamente in vista della comunicazione di credenze nel loro 
complesso, a prescindere dall’argomento su cui vertono e dalle circostanze 
pertinenti. 

§6 

Nel §8 abbozzerò una spiegazione di come possa essere confermata l’at-
tendibilità di una parlante rispetto a un proferimento. Il genere di conferma 
descritto, sostengo, è spesso disponibile, nonché ricercato da un’ascoltatrice 
dotata di discernimento e che crede in modo giustificato. La spiegazione as-
sume il punto di vista della teoria del senso comune sulle persone e la natura 
degli atti linguistici, secondo cui è una questione contingente se un partico-
lare proferimento assertorio sia vero e la parlante attendibile; e rende giusti-
zia, all’interno di questo quadro teorico delineato dal senso comune, all’idea 

401



che l’attendibilità di una parlante rispetto a un proferimento sia una que-
stione accertabile empiricamente. 

Ma prima di tutto dobbiamo chiarire ulteriormente la tesi del DP a cui 
mi oppongo. La forza di tale tesi può variare lungo varie dimensioni, che de-
vono essere esplicitate se vogliamo capire quale sia, esattamente, il contrasto 
fra tale tesi e la teoria che difenderò. 

[ … ]19 [ … ] 
Il nostro diritto epistemico a credere (vuoi nell’attendibilità, vuoi in ciò 

che viene asserito), per essere minimamente plausibile, deve essere solo “pre-
suntivo” – deve cioè essere invalidabile in circostanze opportune. Entrano 
qui in gioco diverse dimensioni di variazione che concernono: quali siano 
queste condizioni invalidanti (c.i.) e quale debba essere la relazione con esse 
dell’ascoltatrice. Quanto sia forte, come lasciapassare epistemico, la nostra 
tesi del DP dipenderà moltissimo da questi dettagli del modo in cui la si spe-
cifica. 

Una c.i. è, certamente, una condizione che cancella il diritto epistemico 
dell’ascoltatrice a credere – all’attendibilità della parlante oppure [ … ] a ciò 
che viene asserito. In altri termini, quando l’ascoltatrice sa che sussiste una 
condizione invalidante, deve evitare di formarsi, perlomeno non senza ulte-
riori prove, la credenza “invalidata”. Questo ci fornisce un primo aspetto 
della relazione che deve sussistere fra l’ascoltatrice e una c.i. Per un approccio 
affidabilista, potrebbe bastare che la disposizione a credere venga cancellata 
quando l’ascoltatrice è al corrente di una c.i. Ma in un approccio giustifica-
zionista, questa disposizione dell’ascoltatrice deve derivare dalla sua com-
prensione di come la c.i. “invalida” questa credenza. Qui ci sono di nuovo 
un’opzione più forte e una più debole. Una c.i. potrebbe invalidare una pro-
posizione, nel senso che potrebbe costituire una prova molto forte della fal-
sità di quella proposizione. La si chiami, in questo caso, una c.i. 
invalidante-la-proposizione. Altrimenti, una c.i. potrebbe invalidare, cioè can-
cellare, il diritto a presumere che la proposizione sia vera – fornendo un’in-
dicazione che potrebbe non essere, o non può essere assunta come, vera, 
senza essere una prova precisa che sia falsa. La si chiami in questo caso una 
c.i. invalidante-la-presunzione. Chiaramente, le c.i. invalidanti-la-proposizione 
sono, rispetto a qualunque credenza presuntiva, un sottoinsieme delle c.i. in-
validanti-la-presunzione. Pertanto, un diritto presuntivo di poter credere al-
l’attendibilità di una parlante che sia cancellato da qualunque cosa metta in 
dubbio la presunzione che questa sia attendibile è molto più debole – in 
quanto molto più spesso invalidato – di un diritto che sia cancellato solo da 
prove precise di inattendibilità. 

19  […].

402



Analogamente, un diritto invalidabile a credere all’attendibilità [della par-
lante] è un lasciapassare più debole, per le ascoltatrici, rispetto a un diritto 
invalidabile a credere ciò che viene asserito – in quanto qualunque cosa in-
validi “P” invaliderà, ex post, l’attendibilità di una parlante rispetto a qua-
lunque proferimento in cui asserisca che P; mentre non vale l’inverso. Il DP 
più forte possibile – quello a credere che P semplicemente sulla base del fatto 
che è stato asserito che P, ogniqualvolta non si abbiano già a disposizione 
delle prove che mostrino che “P” è falso – è veramente un lasciapassare epi-
stemico per la credulità! Ma il DP più debole – laddove il diritto presuntivo 
è quello di assumere l’attendibilità, e una c.i. è una qualunque condizione 
che invalidi la presunzione limitandosi a sollevare una questione sulla pro-
babilità dell’attendibilità della parlante – è qualcosa di molto più limitato. 

Rimane un’ulteriore dimensione di variazione nella relazione in cui l’ascol-
tatrice deve trovarsi rispetto alle c.i., in qualunque senso vengano intese. Il 
nocciolo del loro essere c.i. è che, quando è al corrente di una tale condizione, 
l’ascoltatrice deve evitare di formarsi la credenza “invalidata”. Quando la c.i. 
invalida la proposizione che la parlante è attendibile, deve evitare di credere 
tale proposizione; quando invalida la presunzione in favore della sua atten-
dibilità, deve evitare di crederla senza ulteriori indagini – senza impegnarsi 
prima in una qualche valutazione dell’attendibilità della parlante. L’ulteriore 
dimensione di variazione che rimane aperta è la seguente: all’ascoltatrice è 
richiesto di andare in cerca, o di stare all’erta per rilevare la presenza, di tali 
c.i. (di qualunque tipo esse siano)? Sappiamo che deve rifiutarsi di credere 
quando sia al corrente di una di tali condizioni. Ma le è inoltre richiesto di 
assicurarsi di essere consapevole dell’esistenza di una c.i. ogniqualvolta que-
sta sussista, se ciò rientra nella sua portata epistemica? O, se non proprio 
questo, che è un requisito molto oneroso, le è richiesto perlomeno di impe-
gnarsi in una qualche ricerca di c.i., o di stare all’erta per la loro presenza? 

Di fatto, a questo punto il reticolo di differenze istituito dalle nostre di-
mensioni di variazione mostra una certa fragilità strutturale. Le condizioni 
che invalidano la presunzione di attendibilità sono condizioni che attivano il 
requisito di valutare l’attendibilità di una parlante, ossia disattivano il diritto 
di assumerla senza controllare – l’esenzione dall’attività epistemica costituita 
dal diritto di presumere che la parlante sia attendibile. Ma avere l’obbligo di 
stare costantemente all’erta per rilevare ogni condizione che suggerisca che 
la parlante potrebbe non essere attendibile non è molto diverso dall’avere 
l’obbligo di valutare l’attendibilità della parlante simpliciter. Un DP così at-
tenuato non sarebbe affatto un DP: non è un’esenzione dall’attività episte-
mica. Se le c.i. invalidano la proposizione che la parlante è attendibile, il 
requisito di essere costantemente all’erta per rilevare tali condizioni è un po’ 
meno oneroso, ma sembra comunque non essere molto più debole del re-

403



quisito diretto di valutare l’attendibilità della parlante. La nozione di un DP, 
possiamo concludere, sembra avere senso solo quando è interpretata come 
qualcosa che dà all’ascoltatrice il diritto di credere senza impegnarsi in un’at-
tività epistemica – quando non è imposto il requisito di stare all’erta per la 
presenza di c.i., dell’uno o dell’altro tipo. 

Queste considerazioni rivelano la possibilità di un interessante e diverso 
genere di tesi, che non verte su un DP, ossia su un’esenzione dal requisito di 
valutare la parlante, applicandosi piuttosto all’interno del progetto di valu-
tazione, relativamente a come questo vada condotto. La chiamerò una tesi 
della ipotesi di default. Dire che un’ascoltatrice deve rifiutarsi di credere al-
l’attendibilità della parlante ogniqualvolta sia consapevole di segnali di inat-
tendibilità, e che inoltre ha l’obbligo di stare all’erta per rilevare tali segnali, 
equivale a dire che ha l’obbligo, sempre, di valutare l’attendibilità della par-
lante; ma in questo esercizio, l’ipotesi dell’attendibilità gode di uno status 
speciale in quanto è l’ipotesi di default – l’attendibilità va concessa in assenza 
di segnali positivi del suo contrario. La spiegazione fornita nel §8 di come 
l’attendibilità di una parlante possa essere valutata da un’ascoltatrice com-
porterà la prescrizione di limitate ipotesi di default in favore di quelle che 
identificheremo fra poco come le componenti dell’attendibilità. 

La nostra trattazione ha mostrato che il modo migliore per formulare una 
tesi del DP abbastanza forte da essere degna di questo nome, e che possa 
trovare una sistemazione adeguata in una cornice giustificazionista, è il se-
guente: 

DP: Un’ascoltatrice arbitraria H ha il diritto epistemico, in qualunque oc-
casione di testimonianza O, di assumere, senza alcuna indagine o valutazione, 
rispetto alla parlante S che in O asserisce che P proferendo U, che S è atten-
dibile riguardo a U, a meno che H non sia consapevole di una condizione C 
che invalida tale assunzione di attendibilità – che costituisce, cioè, una prova 
molto forte che S non è attendibile riguardo a U, per cui H deve evitare di 
formarsi la credenza che P in base all’asserzione che P da parte di S, e deve 
credere, almeno implicitamente, che S non è attendibile riguardo a U. 

Questa formulazione del DP è ancora programmatica, in quanto non spe-
cifica quali circostanze costituirebbero delle prove molto forti contro l’at-
tendibilità, e in questo senso può essere interpretata in senso più stringente 
o più ampio. Ma essa annovera chiaramente quello che abbiamo identificato 
come l’elemento chiave di un DP: l’esenzione dal requisito di monitorare o 
valutare l’attendibilità della parlante, prima di crederle. Dunque potrebbe 
essere chiamata un DP a credere ciecamente, o in modo acritico, dato che 
non richiede che vengano impegnate le facoltà critiche dell’ascoltatrice. Si 

404



noti anche che è un DP a tutto campo, che legittima l’ascoltatrice a credere 
nell’attendibilità, e dunque in ciò che viene asserito, in qualunque occasione 
di testimonianza, qualunque possa essere l’argomento coinvolto. (Assu-
mendo solamente che la natura dell’argomento non possa mai di per sé stessa 
costituire una prova molto forte, ex ante, contro l’attendibilità). 

È un tale DP a tutto campo e a credere ciecamente che costituisce un la-
sciapassare epistemico per la credulità, e al quale mi oppongo. La spiegazione 
di come sia possibile una conferma empirica dell’attendibilità che sarà espo-
sta nel §8 implica una limitata presunzione in favore dell’attendibilità, nel 
senso assai diverso che abbiamo identificato: essa costituisce, in alcune cir-
costanze, l’ipotesi di default all’interno del compito critico di valutare l’at-
tendibilità della parlante. 

§7 

La tesi che difendo, di contro a una tesi del DP, è che un’ascoltatrice do-
vrebbe sempre impegnarsi in una qualche valutazione dell’attendibilità della 
parlante. Credere a ciò che viene asserito senza impegnarsi in tale attività 
equivale a credere ciecamente, acriticamente. Questa è credulità. (Anche se 
non ne è l’unico genere. Credere troppo facilmente all’attendibilità di una 
parlante, cioè cercare di valutare, ma farlo male, è anch’esso un genere di 
credulità!). 

Dunque – per tornare alla nostra domanda principale – se un’ascoltatrice 
dotata di discernimento valuta sempre l’attendibilità di una parlante, che 
cos’è, precisamente, questa proprietà, e come se ne può ottenere una stima 
empiricamente fondata? 

Il nostro metodo consiste nello sviluppare un’epistemologia della testi-
monianza, la quale spieghi fra l’altro in che cosa consista l’attendibilità di 
una parlante rispetto a un proferimento, facendo appello alle parti rilevanti 
della nostra teoria del mondo di senso comune. Questa posizione è parte di 
un approccio coerentista all’epistemologia: noi critichiamo i nostri metodi 
di formazione delle credenze e le nostre norme di giustificazione dall’interno 
del nostro schema concettuale presente, anziché tentare di trovare un qual-
che mitologico punto esterno a esso da cui condurre l’operazione. 

Ora, [ … ] nel caso normale,20 un proferimento assertorio fatto seriamente 
da una parlante S è vero se e solo se S è sincera, cioè crede ciò che asserisce 

20  Sono possibili casi stravaganti – dove accade che l’aspirante ingannatrice abbia 
una credenza falsa compensatoria. Ma per il nostro progetto di fornire una spiegazione 
generale e sistematica di come si acquisisca conoscenza tramite testimonianza possiamo 

405



con cognizione,21 e la credenza che in tal modo esprime è vera. Questa scom-
posizione è implicata dalla concezione della natura dell’atto linguistico del-
l’asserzione, e del nesso fra l’occorrere di un’asserzione e il sussistere dello 
stato di cose che si asserisce sussistere, che è propria del senso comune. E la 
teoria della persona del senso comune ci dice che è, inoltre, contingente se 
un particolare proferimento sia sincero e allo stesso tempo esprima una cre-
denza vera: inerisce alla natura di tale nesso, e alla psicologia dei soggetti 
umani che sono parlanti, che insincerità ed errore onesto siano entrambi per-
fettamente possibili. La teoria della persona del senso comune ci dice anzi 
che i proferimenti falsi sono piuttosto comuni, specialmente per alcuni ar-
gomenti. (Ciò costituisce, potremmo notare, la ragione prima facie contro 
l’esistenza di un DP a tutto campo che consenta di assumere che ogni pro-
ferimento assertorio sia vero e, a fortiori, di un DP a tutto campo che con-
senta di assumere che la parlante sia attendibile [...]). 

Nel §3 abbiamo offerto Att1 come prima e approssimativa esplicazione 
dell’attendibilità di una parlante rispetto a un proferimento U prodotto in 
un’occasione O, con il quale la parlante asserisce che P. Att1 è logicamente 
equivalente alla seguente tesi: “Se S asserisse che P in O, la sua asserzione sa-
rebbe vera”. Ora abbiamo visto che la verità del proferimento di S si scom-
pone (nel caso normale a cui limitiamo la nostra attenzione) nella sincerità 
del proferimento e nella verità della credenza espressa da S. Questo suggeri-
sce che potremmo formulare una definizione più illuminante dell’attendibi-
lità di una parlante S rispetto a un proferimento U prodotto in un’occasione 
O, con il quale asserisce che P, nei seguenti termini: 

Att2: “Se S asserisse che P in O, allora si darebbe il caso che l’asserzione 
di S è sincera, e che la credenza che in tal modo esprime è vera”. 

Att2 soddisfa la condizione di base che abbiamo imposto su T2, quella di 
implicare “P” quando sia combinata con T1. È più illuminante di Att1 poiché 
la sincerità di S, e se sia probabile che, se S in O crede che P, allora la sua 
credenza sia vera, sono cose che un’ascoltatrice potrebbe, in prima istanza, 
valutare in modo empiricamente fondato. (Non è equivalente ad Att1, poiché 
non copre il caso fortuito del mancato bugiardo che proferisce a sua insaputa 
una verità). 

accantonarli, prendendo come dominio il caso normale.
21  Che S capisca il proprio proferimento possiamo considerarlo incluso nel fatto che 

è un’asserzione fatta seriamente. L’epistemologia di tale conoscenza esula dall’ambito 
di questo saggio.

406



Ma questa scomposizione fa inoltre luce sul fatto che Att2 (e dunque 
anche Att1) fornisce una definizione inutilmente forte dell’attendibilità. Per 
essere giustificata nel credere ciò che viene asserito da un proferimento U di 
una parlante S in un’occasione O, un’ascoltatrice non ha bisogno di sapere 
che qualunque proferimento con quel contenuto prodotto da S in O sarebbe 
sincero; è sufficiente che sia in grado di capire che l’effettivo proferimento 
U prodotto da S lo è. E questa differenza di forza è empiricamente significa-
tiva. Possiamo assumere che la sincerità si predichi dei proferimenti, e molto 
spesso ciò che un’ascoltatrice H è in grado di capire è precisamente che un 
particolare proferimento è sincero – cosa che è in grado di fare in virtù di 
una sensibilità verso certe caratteristiche del modo in cui viene prodotto, 
come il tono di voce e i modi della parlante. H potrebbe essere in grado di 
rilevare la sincerità di un particolare proferimento di una parlante la quale è 
di fatto, e forse anche per quanto ne sa H, molto spesso insincera – una par-
lante relativamente alla quale la condizione di sincerità più forte contenuta 
in Att2 risulta falsa. 

Pertanto, la nostra definizione finale dell’attendibilità di una parlante ri-
spetto a un’asserzione U è, suggerisco, la seguente: 

Att (S, U): Una parlante S è attendibile rispetto a un suo proferimento as-
sertorio U, prodotto in un’occasione O, tramite il quale asserisce che P, se e 
solo se 

U è sincero, e (i)
S è competente rispetto a “P” in O, ove questa nozione è definita come segue: (ii)
Se S asserisse sinceramente che P in O, allora si darebbe il caso che P. 

In questa definizione, la relativizzazione a un particolare proferimento U 
da parte di S non è un ingranaggio che gira a vuoto. 

Att(S, U) soddisfa al meglio delle nostre possibilità22 le condizioni spiegate 
nel §3. Combinandosi con T, Att(S, U) implica “P”, e non c’è un’alternativa 

22  Si noti che la definizione di competenza che è stata fornita non permette di inferire 
la sincerità “a ritroso”, dalla conoscenza della competenza e della verità di ciò che viene 
asserito; ma una definizione più forte – “Se S credesse che P, allora si darebbe il caso 
che P” – lo permetterebbe. Intuitivamente, questo genere di conoscenza “a ritroso” della 
sincerità si può verificare. C’è un’altra difficoltà, ossia che si può avere conoscenza “a 
ritroso” della competenza, nel caso in cui “P” esprima una verità necessaria e si sia a co-
noscenza di questo fatto; come anche, in mancanza di una semantica che lo eviti, nel 
caso in cui si sappia che P esprime una verità nomica (cfr. supra, n. 13). Ma non c’è nes-
suna alternativa che soddisfi i nostri requisiti meglio del T costituito da T1 e Att(S, U); è 
dunque inevitabile completare la nostra caratterizzazione della conoscenza tramite te-
stimonianza imponendo delle restrizioni su come la sincerità e la competenza siano note 

407



più debole che faccia altrettanto e che sia epistemicamente indipendente da 
“P”. 

[...]23 [ … ] 
Att(S, U) è più debole della nozione ordinaria di un’informatrice attendi-

bile o affidabile, poiché tale nozione fa solitamente riferimento alle asserzioni 
di una parlante in forma più generale, implicando che essa sia generalmente 
sincera, nonché competente rispetto alla maggior parte delle cose sulle quali 
fa delle affermazioni. Ma una persona S che sia inattendibile in questo senso 
generalizzato può comunque essere Att(S, U) rispetto a un particolare pro-
ferimento U, e a H può essere noto che lo è; in tal caso, H ha ragione di cre-
dere ciò che è asserito da quel proferimento. Att(S, U) è la proprietà 
colma-divario minima che ci siamo riproposti di trovare. In quanto tale, cat-
tura l’idea che ci si debba fidare di quel proferimento della parlante. 

§8 

Abbiamo identificato la questione di come possa essere confermata em-
piricamente l’attendibilità di una parlante S rispetto a un proferimento U 
con la questione di come possa essere confermata Att(S, U), vale a dire con 
la questione di come possano essere confermate la sincerità di U e la compe-
tenza di S rispetto al contenuto di U. Si noti che queste non sono delle tesi 
tecniche o esoteriche, bensì delle mere esplicitazioni di ciò che il solo senso 
comune ci dice rispetto al linguaggio e alle parlanti.24 Pertanto, nel richiedere 
che le ascoltatrici si rendano conto del bisogno di attendibilità e che valutino 
la parlante in tal senso, non richiediamo nulla più di ciò di cui chiunque sia 
pienamente partecipe dell’istituzione del linguaggio umano è perfettamente 
in grado di riconoscere il bisogno; e che, come ora argomenterò, può assai 
spesso ottenere. 

Nel riconoscere un proferimento di una parlante come un atto linguistico 
di carattere seriamente assertorio, dotato di un certo contenuto, un’ascolta-
trice è impegnata ipso facto in un’interpretazione minimale della parlante – 
le attribuisce un’azione intenzionale di un certo genere, e ipotizza dunque 
perlomeno l’esistenza di una qualche configurazione di credenze e desideri 

a H, in modo da escludere questi casi di conferma “a ritroso”.
23  […].
24  Che ci voglia un po’ di cura per arrivare a una definizione teorica corretta dell’at-

tendibilità non mina in alcun modo questa tesi. La difficoltà di formulare esplicitamente 
condizioni che cogliamo tutti implicitamente con sicurezza è esperienza comune quando 
si analizzano i concetti ordinari.

408



che spieghino tale azione. Il tema della mia composizione è il seguente: 
l’ascoltatrice epistemicamente responsabile svolgerà un po’ di più la stessa 
attività. Valuterà la parlante per quanto riguarda la sua sincerità e la sua com-
petenza, impegnandosi in un po’ di lavoro interpretativo in più. 

La sincerità e la competenza, o la loro mancanza, sono aspetti della psi-
cologia di una parlante – nel caso della competenza, in un senso abbastanza 
“ampio” da includere porzioni rilevanti dell’ambiente circostante. La valu-
tazione di tali caratteristiche è parte di una più estesa teoria psicologica sulla 
parlante, o costituisce una previsione formulata a partire da questa. Pertanto, 
per valutare l’attendibilità di una parlante, un’ascoltatrice deve mettere as-
sieme almeno un frammento di una tale teoria – un’attribuzione di credenze, 
desideri, e altri stati mentali e tratti caratteriali. È dunque alla psicologia o 
teoria della persona del senso comune, e alle connesse norme epistemiche 
per l’attribuzione di tali stati, che dobbiamo rivolgerci per capire come si 
possa valutare l’attendibilità. 

Si noti dunque che mentre, come abbiamo visto nel §4, è possibile stimare 
l’attendibilità della parlante mediante un’inferenza induttiva basata su una 
serie di asserzioni passate che siano state confermate in modo indipendente 
come accurate, questo non è il modo migliore. Come sempre, le previsioni 
ricavate da una teoria che verta sull’argomento in questione – in questo caso, 
la psicologia della parlante – funzioneranno meglio, e in caso di conflitto, 
dovranno prevalere sulla mera estrapolazione di correlazioni osservate senza 
una spiegazione sottostante del loro sussistere.25 

Il compito primario dell’ascoltatrice è in effetti quello di assemblare una 
teoria della parlante, e di porzioni rilevanti dell’ambiente presente e passato 
della stessa, che sia sufficientemente elaborata per spiegare il proferimento 
che ha fatto: per rendere comprensibile perché abbia prodotto quell’asser-
zione in quell’occasione. Se l’asserzione della parlante sia attendibile sarà, 
generalmente, una conseguenza diretta della teoria che spiega perché l’abbia 
prodotta; ed è difficile vedere come sincerità e competenza possano essere 
valutate altrimenti che attraverso l’elaborazione di una tale spiegazione. 

[ … ] 
Siccome un’interpretazione psicologica di un essere individuale è una teo-

ria esplicativa, i concetti psicologici sono di carattere teorico, almeno rispetto 
al fatto che i loro significati sono fissati dalle loro mutue interconnessioni, e 
la loro applicazione a un soggetto è vincolata solo olisticamente dai “dati” 
da spiegare, ossia le azioni del soggetto. Pertanto, le norme che governano 
l’attribuzione di sincerità e competenza sono parte integrante delle norme 

25  Se solo il pollo di Russell avesse interpretato la persona che lo nutriva, gli intenti 
omicidi che la muovevano in quell’ultimo giorno non l’avrebbero colto di sorpresa!

409



che governano l’attribuzione di stati psicologici in generale. Si noti però che 
le norme di attribuzione – le si chiamino Norme di Interpretazione – la cui 
esistenza e correttezza potrebbe essere spiegata dalla tesi che hanno uno sta-
tus costitutivo nel definire i concetti psicologici di cui governano l’applica-
zione, sono norme che, almeno in prima istanza, si applicano all’impresa 
altamente idealizzata di elaborare un’ampia e dettagliata descrizione inter-
pretante di una persona, assumendo che “tutti” i dati siano a disposizione, e 
non alla costruzione di un piccolo frammento di una tale teoria, in base a 
prove molto limitate. Ritorneremo su questo punto nel seguito. 

Enuncerò innanzitutto quelle che ritengo essere le norme epistemiche che 
governano il modo in cui un’ascoltatrice può stimare in maniera appropriata 
la sincerità e la competenza di una parlante riguardo, rispettivamente, a un 
proferimento e al contenuto dello stesso; dopo di che tratterò la questione 
del perché vigano tali norme. 

Nell’affermare che un’ascoltatrice deve valutare l’attendibilità di una par-
lante non intendo sostenere, assurdamente, che debba condurre un interro-
gatorio degno dei servizi segreti prima di poter accettare come vera una 
qualunque cosa la parlante dica (si veda il requisito eccessivamente oneroso 
che abbiamo scartato prima). Insisto solo su un requisito molto più debole: 
l’ascoltatrice deve avere un atteggiamento discriminante nei confronti della 
parlante, consistente nel valutarne l’attendibilità per tutta la durata del loro 
scambio conversazionale, alla luce delle prove, o degli indizi, che ha a dispo-
sizione. Si tratterà, in parte, di essere disposta a mobilitare la conoscenza di 
sfondo pertinente e, in parte, di monitorare la parlante in vista di qualunque 
segno che ne riveli una probabile inattendibilità. Il secondo aspetto consiste 
in questo: è costantemente vero, a proposito dell’ascoltatrice, che se ci fossero 
dei segni di inattendibilità essa li registrerebbe, e risponderebbe in maniera 
appropriata. 

Un tale monitoraggio delle parlanti e la produzione, sulla sua base, di ri-
sposte doxastiche appropriate sono solitamente presenti, sostengo, nelle 
ascoltatrici ordinarie, almeno in qualche misura. Tuttavia, questo tipo di mo-
nitoraggio dei segni di inattendibilità in una parlante è condotto di solito a 
un livello non conscio. E se i suoi risultati possono essere ripescati alla co-
scienza ed espressi, anche se in modo grossolano, a parole (“Non mi è pia-
ciuto il suo sguardo”; “Beh, sembrava perfettamente normale”), non c’è 
dubbio che gli specifici indizi che, nel comportamento di una parlante, co-
stituiscono la base informazionale per questo giudizio saranno spesso regi-
strati ed elaborati a un livello irrimediabilmente sub-personale. Può una 
teoria giustificazionista della conoscenza ammettere che questo genere di 
processo possa apportare conoscenza? Si, può farlo: insistere che i soggetti 
debbano essere in grado di descrivere dettagliatamente gli indizi a cui hanno 

410



reagito è chiedere l’impossibile; ma possiamo insistere, compatibilmente con 
la natura sub-personale di queste capacità percettive o quasi-percettive, che 
le credenze del soggetto non debbano essere opache al soggetto stesso, in 
quanto questi deve essere in grado di difendere il giudizio che è il risultato 
di questa capacità facendo leva sulla precisa conoscenza che ha proprio que-
sta capacità – che “si rende conto” di questo genere di cosa; nonostante non 
sappia come fa. 

Siccome in mezzo a noi le dissimulatrici esperte sono poco numerose, l’in-
sincerità di un proferimento viene molto spesso tradita dai modi della par-
lante, e dunque è suscettibile di essere individuata da una tale capacità 
quasi-percettiva. Ma la credenza falsa espressa onestamente non è così pron-
tamente individuabile, e una valutazione informata della competenza di una 
parlante riguardo a un qualche argomento tipicamente richiede che un’ascol-
tatrice sappia già qualcosa riguardo ai talenti e alle mancanze cognitive della 
persona. Come può, dunque, un’ascoltatrice venire a conoscenza di tali man-
canze senza condurre, se non proprio un interrogatorio degno dei servizi se-
greti, almeno delle ricerche molto più ampie di quanto non sia fattibile, 
quando vuole semplicemente sapere che ore sono e si è dimenticata l’orolo-
gio? Riguardo alla sincerità, ho sostenuto che un’ascoltatrice deve essere di-
sposta a cogliere i segni che ne rivelano l’assenza. L’altra faccia della medaglia 
è che, se non c’è nessun diritto di assumere la sincerità senza monitorare al 
riguardo la parlante, la sincerità è tuttavia l’ipotesi di default nel senso che 
abbiamo identificato sopra; si è giustificati nell’assumere che una parlante 
sia sincera, a meno che non si osservino sintomi di duplicità (e si deve stare 
all’erta nei loro confronti). 

Lo stesso è vero, sostengo, riguardo alla competenza di una parlante, ri-
spetto a un certo ventaglio di argomenti – ossia quelli rispetto ai quali la teoria 
della persona del senso comune ci dice che le persone sono quasi sempre nel 
giusto. Quali argomenti esattamente rientrino in questo ventaglio è una do-
manda ulteriore, ma certamente comprendono cose come: percezioni ordi-
narie di tipi di oggetti familiari all’interno del proprio ambiente presente; 
ricordi, specificati non troppo finemente, di eventi recenti appartenenti alla 
propria storia personale – cose come quel che si è mangiato a colazione. An-
cora: un ampio ventaglio di fatti elementari su sé stessi e la propria vita – il 
proprio nome, dove si lavora, i propri gusti, e così via. Su tali questioni la 
competenza è, sostengo, l’ipotesi di default – vale a dire, si può assumere 
giustificatamente che un’asserzione sincera fatta da una persona della quale 
non si abbia conoscenza previa sia vera, se l’argomento su cui verte ricade in 
questo ventaglio, nella misura in cui si rimane all’erta nei confronti di qua-
lunque segno che, nelle circostanze o nei modi della persona, suggerisca il 
contrario, e non c’è alcun segno di questo tipo. 

411



Ci sono tuttavia molti altri possibili argomenti di asserzione a proposito 
dei quali la teoria della persona del senso comune ci dice che spesso, e in al-
cuni casi persino solitamente, le persone si sbagliano. Per tali argomenti non 
c’è alcuna presunzione di default in favore della competenza, e non si è giu-
stificati nel credere a ciò che qualcuno dice a proposito di tali cose a meno 
che non si sappia qualcosa di specifico riguardo ai talenti cognitivi e alle cir-
costanze pertinenti della persona. 

§9 

In virtù di che cosa vigono queste norme di attribuzione implicanti una 
“ipotesi di default” in favore della sincerità e, per certi argomenti ordinari e 
non specialistici, della competenza? [ … ] La mia teoria è la seguente: queste 
norme epistemiche pratiche per attribuire le qualità psicologiche della sin-
cerità e della competenza sono giustificate perché, e soltanto in quanto, è un 
fatto, ed è parte della teoria della persona del senso comune, che (i) quasi 
tutti i proferimenti che paiono sinceri lo sono effettivamente; e (ii) a propo-
sito di tali argomenti ordinari e non specialistici, a meno che non ci si trovi 
in una qualche circostanza speciale, la persone normali sono quasi sempre 
nel giusto. (Corrispondentemente, non c’è nessuna ipotesi di default in favore 
della competenza per argomenti fuori dall’ordinario, in quanto non fa parte 
delle assunzioni del senso comune che le persone siano di solito nel giusto a 
proposito di queste cose). 

[...]26 [ … ] 
Se questo è corretto, allora è effettivamente un fatto empirico contingente, 

non assicurato da alcuna norma costitutiva per l’applicazione dei concetti 
psicologici, che in una data comunità linguistica quasi tutti i proferimenti 
che sembrano sinceri lo siano, e che i parlanti di quella comunità abbiano 
quasi sempre credenze vere – se non su tutti gli argomenti (siccome questo 
è tangibilmente falso), perlomeno su una gamma piuttosto ampia. 

Esiste ovviamente un limite inferiore essenzialmente vago alla possibile 
incidenza dell’insincerità in una comunità: oltre una certa soglia, gli ascolta-
tori smetterebbero per sempre di avere le risposte tipiche che sono parzial-
mente costitutive di che cosa sia per un enunciato avere un dato significato 
in una comunità, e la lingua andrebbe scomparendo, o cambierebbe il suo 
significato. Ma – per reiterare il punto – questo limite inferiore è piuttosto 
basso. A ogni modo, questo argomento non stabilisce nessun limite inferiore 
alla frequenza con cui ciascun membro di una comunità può mentire, fatta 

26  […].

412



salva la persistenza di una lingua nella comunità. Per quanto riguarda la cre-
denza falsa, penso sia a priori che, per ciascun individuo, ci debba essere un 
nucleo di condizioni osservabili nell’ambiente circostante, tali che l’individuo 
abbia quanto meno la disposizione ad avere in merito credenze perlopiù vere. 
Se questo non avviene, non gli si può attribuire la capacità di avere stati in-
formazionali riguardo all’ambiente circostante (ciò che le credenze, essen-
zialmente, sono). Ma, ancora una volta, questa condizione concettualmente 
necessaria è troppo debole per inficiare il presente argomento. 

Chiaramente, i precetti di attribuzione “di default” che abbiamo tratteg-
giato, i quali si applicano al limitato esercizio di interpretazione intrapreso 
tipicamente da un’ascoltatrice, non sarebbero giustificati se i fatti del senso 
comune che, suggerisco, li giustificano non fossero tali; il problema riguarda 
esclusivamente la direzione della spiegazione fra la norma di attribuzione e 
il fatto del senso comune. Se, come ho sostenuto, questi fatti del senso co-
mune non sono assicurati da alcuna norma-di-attribuzione costitutiva dei 
concetti psicologici, allora il loro sussistere in modo contingente svolge un 
ruolo essenziale nella spiegazione che giustifica i precetti di attribuzione di 
default, e la direzione della spiegazione è quella che ho suggerito: anche se 
esistono delle Norme di Interpretazione, e alcune di esse prevedono l’asse-
gnazione di un valore di default in favore della sincerità e della credenza vera, 
queste assegnazioni non si trasferiscono automaticamente al caso di un nu-
mero limitato di prove, e i precetti di attribuzione di default in presenza di 
prove limitate sono giustificati solo da fatti contingenti della teoria della per-
sona del senso comune, e vigono solo in una comunità in cui questi fatti ef-
fettivamente sussistono.27 

Un corollario della mia teoria è che una comunità in cui i fatti che giusti-
ficano i precetti di attribuzione di default non sussistessero, la conoscenza 
(ma non necessariamente la credenza!) acquisita tramite ciò che ci dicono le 
altre persone sarebbe molto meno facile da ottenere, e assai meno diffusa. 
Ciononostante, una lingua potrebbe fiorire anche in tali contesti. La trasmis-
sione di informazioni accurate non è l’unico ruolo sociale e l’unica funzione 
dell’istituzione sociale del linguaggio umano; secondo molte prospettive sulla 
vita umana, non è nemmeno quella primaria.28 

27  Se le considerazioni sull’interpretazione non sono di per sé sufficienti a giustificare 
un’ipotesi di default in favore dell’attendibilità, allora a fortiori non possono giustificare 
una tesi del DP. Questo è uno degli “argomenti positivi” che sono stati tentati e che, a 
mio parere, non funzionano.

28  Le mie idee in proposito sono state influenzate da discussioni che ho avuto con il 
Prof. Mike Gilsenan, riguardo alle sue esperienze di antropologo impegnato nello studio 
delle società del Medio Oriente. Ci sarebbe ovviamente molto di più da dire su questi 
argomenti.

413



A questo punto, è possibile che la lettrice scettica voglia chiedere: quanto 
differisce, esattamente, la teoria qui presentata da una tesi del DP? E si può 
davvero dire che la conoscenza dell’attendibilità, ottenuta nella maniera de-
scritta, sia empiricamente fondata? 

Per le asserzioni che vertono su argomenti che non rientrano della gamma 
per cui vale un’ipotesi di default in favore della competenza, il contrasto fra 
la mia teoria e una tesi del DP è ovvio. Ma c’è una chiara differenza anche 
nei casi in cui vale un’ipotesi di default in favore di entrambi i componenti 
dell’attendibilità. La mia teoria richiede all’ascoltatrice di adottare sempre e 
comunque un atteggiamento critico nei confronti della parlante, di valutarne 
l’attendibilità, mentre, come abbiamo visto, una genuina tesi del DP non lo 
fa. Il nocciolo di questa distinzione è una differenza chiara e netta: secondo 
la mia teoria, ma non secondo una tesi del DP, l’ascoltatrice deve sempre mo-
nitorare criticamente la parlante. Ciò che è in questione è l’esercizio effettivo 
di una sensibilità controfattuale: è costantemente vero, a proposito dell’ascol-
tatrice, che se ci fossero dei segni di inattendibilità essa li coglierebbe. 

[...] 
Attribuire attendibilità a una parlante equivale a postulare una porzione 

di una più ampia teoria psicologica su di lei. Tale teoria è vincolata empiri-
camente dal comportamento della parlante e ne offre una spiegazione. Che 
nella costruzione della teoria siano coinvolti dei parametri di default non in-
ficia questo fatto. In ogni caso, i precetti dell’attribuzione di default non con-
sentono di attribuire attendibilità nella più totale assenza di prove: anche 
quando essa viene attribuita solo sulla scorta di tali precetti, serve una giu-
stificazione empirica per farlo, nel senso che deve essere stata controllata l’as-
senza di invalidatori – cosa che l’ascoltatrice mostrerà, ho suggerito, 
presentando difese come “Beh, sembrava del tutto normale”. 

Ma è importante ricordare che, come abbiamo visto sopra, mentre i nostri 
precetti dell’ipotesi di default rappresentano ciò che, dati i fatti della psico-
logia del senso comune, costituisce una ragione sufficiente per attribuire at-
tendibilità a una persona sconosciuta, ciò in cui consiste effettivamente 
l’attendibilità di tale persona rispetto alla sua asserzione è ben lungi dall’es-
sere riducibile al sussistere di queste condizioni di attribuzione in presenza 
di prove limitate. Di conseguenza, mentre la presunzione non invalidata for-
nisce una base ragionevole per credere che una parlante sia nel giusto ri-
guardo, ad esempio, a dove abita, conoscendola meglio – acquisendo una 
conoscenza più specifica dei talenti cognitivi e della situazione di tale persona 
– si acquisisce una conferma più forte (o una disconferma!) della sua atten-
dibilità su questo e altri argomenti. Una trattazione più esaustiva affinerebbe 
la teoria qui fornita aggiungendo i gradi di conferma, e introdurrebbe nella 
spiegazione di quando sia razionale (giustificato) credere i costi dell’errore: 

414



quando è molto importante se ciò che dice qualcuno sia vero, siamo meno 
solerti nell’accettare ciò che dice senza verificarne le credenziali. 

§11 

Il nostro obiettivo iniziale era quello di indagare se la conoscenza da te-
stimonianza sia un tipo di conoscenza speciale, irriducibile. Passando in ras-
segna ciò che abbiamo scoperto, potremmo ampliare la nostra domanda e 
chiederci non solo se la testimonianza sia una categoria epistemica speciale, 
ma anche se sia una categoria unitaria. Abbiamo scoperto che la testimo-
nianza, definita adeguatamente, è un nesso epistemico peculiare. In altri ter-
mini, è un tipo peculiare di processo di produzione delle credenze, e di 
conseguenza vi è un insieme peculiare di schemi di premesse T  che lo rica-
pitola. Esempi appropriati degli elementi di T , o prove in favore di essi, pos-
sono essere offerti da un’ascoltatrice, quando le sono noti, in difesa di una 
credenza acquisita tramite tale processo, e tale credenza costituisce cono-
scenza tramite testimonianza (al netto di alcune precisazioni fatte in prece-
denza) se e solo se l’ascoltatrice è in posizione di difenderla in tal modo. 

D’altra parte, quanto alla probabilità che ciò che viene asserito da una 
parlante sia vero e, di conseguenza, alla questione se un’ascoltatrice abbia il 
diritto di presumere che la parlante sia attendibile, abbiamo visto che la te-
stimonianza, nel senso ampio delle asserzioni fatte seriamente in vista della 
comunicazione, è una categoria disomogenea. Ciò non è sorprendente, dato 
che è la semplice conseguenza del fatto, colto dalla teoria della persona del 
senso comune, che quanto sia probabile che le persone abbiano credenze 
vere riguardo a un certo argomento dipende interamente da quale tipo di ar-
gomento si tratta, nonché dalla loro posizione epistemica rispetto a esso. 
Sotto questo aspetto, l’epistemologia della testimonianza non può essere più 
omogenea di quanto non lo sia la psicologia della credenza. 

Abbiamo respinto la tesi che ci sia un diritto presuntivo di fidarsi a tutto 
campo, applicabile a tutti i casi di testimonianza. Inoltre, la natura disomo-
genea della categoria quanto alla probabilità che ciò che è asserito sia vero 
significa che è un errore aspettarsi di trovare un qualunque principio episte-
mico che specifichi quando si possa credere alla testimonianza, il quale si ap-
plichi a tutti gli esempi pertinenti. La nostra ipotesi di default in favore della 
competenza è più selettiva.  

La nostra teoria ha spiegato come si possa acquisire conoscenza tramite 
testimonianza senza ricorrere a misteriosi primitivi epistemici a essa sola per-
tinenti. Le limitate ipotesi di default in favore della sincerità e della compe-
tenza da noi scoperte sono norme epistemiche che fanno parte della più 

415



ampia impresa di attribuire stati psicologici agli altri. La loro esistenza viene 
desunta, e spiegata, dalla natura dei concetti psicologici del senso comune, 
la cui portata, e il dominio a cui sono tenuti a rispondere, è molto più ampia 
della sola spiegazione dei proferimenti assertori delle persone. Così, le con-
dizioni in cui una persona può credere alle asserzioni di un’altra sono state 
presentate come un prodotto della natura dei concetti psicologici del senso 
comune. Sotto questo profilo, l’epistemologia della testimonianza non è che 
una parte del più ampio dominio della nostra conoscenza delle altre menti, 
e va sussunta sotto questa categoria, anziché trattata come un dominio epi-
stemico a sé stante, con i suoi irriducibili principi epistemici normativi.29 

La testimonianza è una categoria epistemica speciale e unitaria anche sotto 
un altro aspetto, centrale e fondamentale. Questo saggio ha dato per scontata 
la conoscenza, da parte dell’ascoltatrice, del fatto che una parlante ha profe-
rito un atto linguistico con una certa forza e un certo contenuto, e si è con-
centrato sulla questione di come essa possa arrivare, da lì, alla conoscenza di 
ciò che è stato asserito. Ma l’epistemologia della comprensione dei proferi-
menti e del loro riconoscimento come atti linguistici è al cuore di una spie-
gazione esaustiva di come si acquisisca conoscenza tramite testimonianza. La 
comprensione, di proferimenti propri o altrui, coinvolge capacità percettive 
e tipi di stati informazionali speciali, che contraddistinguono il linguaggio e 
le creature che ne fanno uso. L’epistemologia della comprensione è intima-
mente legata alla sua fenomenologia, e alla natura di questi stati speciali. Che 
la migliore spiegazione di come un’ascoltatrice possa sapere ciò che una par-
lante ha detto postuli qualche principio epistemico normativo specifico della 
comprensione oppure no, la comprensione rimane una categoria epistemica 
separata, in quanto coinvolge questi speciali stati informazionali. 

La strategia perseguita in questo saggio – quella di assumere come data 
la conoscenza di ciò che è asserito, e di considerare il passo successivo – è 
valida solo se la natura della comprensione non ha essa stessa implicazioni 
per il passo successivo. Questo significa, perlomeno, che non è intrinseco 
allo stato di comprendere un proferimento che questo stato costringa l’ascol-
tatrice a credere in ciò che afferra essere asserito. A mio parere, non c’è niente 
nella natura della comprensione di un proferimento che sia in conflitto con 
la concezione della conoscenza tramite testimonianza come conoscenza in-
ferenziale (nel senso che dev’essere sostenuta da una giustificazione sostan-
ziale) abbozzata in questo saggio, o che fornisca i materiali per difendere la 
tesi del diritto presuntivo. Ma la mia difesa di questa tesi, e la mia confuta-

29  È essa stessa parte di quel dominio più ampio, anziché ridursi a esso, in quanto, 
come è già stato notato, i concetti semantici e quelli psicologici vanno a braccetto, adat-
tandosi simultaneamente al soggetto.

416



zione di altri argomenti positivi in favore di un DP, dovranno aspettare fino 
alla prossima occasione.30 

[ … ] 
In questo articolo ho solo cercato di bloccare l’argomento trascendentale 

per una tesi del diritto presuntivo, mostrando come sia possibile la conferma 
empirica dell’attendibilità di una particolare parlante.31 * 

30  Cfr. Fricker (1987, pp. 74-75).
31  Sono grata per i commenti ricevuti da Michael Bacharach, John Campbell, Bill 

Child, Dale Jamieson, Philip Pettit e Tim Williamson. Ho anche un debito particolare 
nei confronti di Arindam Chakrabarti, la cui vigorosa difesa della concezione indiana 
ha stimolato la stesura di questo saggio.

*  Edizione originale: Elizabeth Fricker, Against Gullibility, in Bimal Krishna Matilal 
e Arindam Chakrabarti (a cura di), Knowing from Words, Synthese Library, vol. 230, 
Dordrecht, Kluwer, 1994, pp. 125-161. © Springer Nature. Traduzione italiana di Anto-
nio Scarafone.

417





Monitoraggio e antiriduzionismo nell’epistemologia della 
testimonianza 

Sanford Goldberg e David Henderson 

 

1. L’argomento della credulità di Fricker 

Polyanna è notoriamente ingenua. Rimane ottimista di fronte a prove 
stringenti che le cose non vanno per il verso giusto. Continua ad avere fede 
nella bontà dell’umanità a dispetto di numerosi esempi di umana perfidia e 
cattiveria. Non ha immaginazione per quanto riguarda i motivi maligni che 
spesso guidano il comportamento delle persone. In questa sede, ci concen-
treremo su un altro difetto epistemico: la sua credulità. Polyanna viene facil-
mente ingannata, in quanto è pronta ad accettare ciò che le viene detto, in 
virtù del mero fatto che le viene detto. Questo non è ammirevole. Gli effetti 
della sua credulità sono sia pratici – viene facilmente manipolata dagli altri 
– che epistemici – si ritrova ad avere molte credenze che potrebbero essere 
facilmente il risultato di processi epistemicamente non desiderabili in altri, 
e che non crederebbe se non a causa della testimonianza. Un’epistemologia 
della testimonianza adeguata deve considerare Polyanna non giustificata nel 
modo in cui acquisisce credenze per mezzo della testimonianza. 

Elizabeth Fricker ha presentato un argomento secondo cui le concezioni 
antiriduzionistiche dell’epistemologia della testimonianza (AR) non soddi-
sferebbero questo requisito di adeguatezza. Nell’introdurre AR, scrive che 
il «problema da risolvere» dall’epistemologia della testimonianza è quello di 
«mostrare come si possa dare il caso che un’ascoltatrice, in una particolare 
occasione, abbia il diritto epistemico di credere ciò che le viene detto – di 
credere una particolare asserzione di una parlante» (1994, p. 128 [390]). Ci 
sono, insiste Fricker, semplicemente due possibilità: 

Si potrebbe mostrare che il passo richiesto – da “S ha asserito che p” a 
“p” – può essere compiuto sotto forma di un’inferenza basata esclusiva-
mente su principi deduttivi e induttivi familiari, applicati a premesse ac-
certate empiricamente. In alternativa, si potrebbe argomentare che il passo 
è legittimato in quanto esercizio di uno speciale diritto epistemico pre-
suntivo di fidarsi, un diritto indipendente da ogni prova. (Fricker 1994, 
p. 128 [390 sg.]) 



Questa concezione suppone che AR sia motivato dall’affermazione che 
«la prima strada per la giustificazione della testimonianza, quella riduzionista, 
è sbarrata». Il risultato è una tesi che asserisce una presunzione positiva che 
ci si possa fidare, presentata quale unica soluzione non-scettica al problema 
epistemologico posto dalla testimonianza. 

È contro AR, inteso come la proposta di una tale tesi di presunzione-po-
sitiva, che Fricker solleva l’obiezione della credulità. L’obiezione inizia no-
tando che la nozione di un diritto presuntivo a fidarsi della testimonianza 

sembra avere senso solo quando è interpretata come qualcosa che dà al-
l’ascoltatrice il diritto di credere senza impegnarsi in un’attività epistemica 
– quando non è imposto il requisito di stare all’erta per la presenza di con-
dizioni invalidanti [ … ]. (Fricker 1994, p. 143 [404]) 

Fricker presenta la seguente tesi come una formulazione appropriata 
dell’antiriduzionismo: 

DP: Un’ascoltatrice arbitraria H ha il diritto epistemico, in qualunque oc-
casione di testimonianza O, di assumere, senza alcuna indagine o valuta-
zione, rispetto alla parlante S che in O asserisce che P proferendo U, che 
S è attendibile riguardo a U, a meno che H non sia consapevole di una 
condizione C che invalida tale assunzione di attendibilità. (Fricker 1994, 
p. 144 [420]) 

La «differenza chiara e netta» fra la concezione da lei difesa e DP è che 

secondo la [ … ] teoria [riduzionistica], ma non secondo una tesi del DP, 
l’ascoltatrice deve sempre monitorare criticamente la parlante. Ciò che è in 
questione è l’esercizio effettivo di una sensibilità controfattuale: è costan-
temente vero, a proposito dell’ascoltatrice, che se ci fossero dei segni di 
inattendibilità essa li coglierebbe. (Fricker 1994, p. 154 [414]; corsivi ag-
giunti) 

Fricker ha ripetuto in seguito questo punto scrivendo che «un principio 
del DP degno di questo nome deve dispensare l’ascoltatrice dal requisito di 
monitorare e valutare l’attendibilità di una parlante» (Fricker 1995, p. 404). 
L’argomento, dunque, sembra ridursi ad (a) la tesi che, dato AR, il possesso 
(da parte di H) del diritto epistemico di accettare una testimonianza è com-
patibile con il mancato monitoraggio (da parte di H) dell’attendibilità della 
medesima, assieme a (b) l’inferenza da questa premessa alla conclusione (la 
si chiami “CRED”) che AR è «un lasciapassare epistemico per la credulità» 
(Fricker 1994, p. 143 [405]). 

420



2. Credulità e monitoraggio 

Affinché l’argomento della credulità di Fricker costituisca un’obiezione 
ad AR, “credulità” (come compare in CRED) deve denotare una condizione 
epistemicamente indesiderabile – una condizione che, se l’ascoltatore si for-
masse una credenza testimoniale mediante il tipo di credulità pertinente, ren-
derebbe tale credenza ingiustificata. Inoltre, affinché l’argomento non assuma 
quel che intende dimostrare, l’indesiderabilità epistemica della pertinente 
condizione-credulità non deve essa stessa dipendere da alcuna tesi contro-
versa riguardo all’epistemologia della testimonianza. Ora, CRED può essere 
interpretata in diversi modi a seconda di come si intenda “credulità”; in que-
sto paragrafo cercheremo di fornire qualche chiarimento in proposito. In 
quello successivo, argomenteremo che non esiste un modo di intendere “cre-
dulità” tale per cui (i) CRED è vera e (ii) a giudizio di chiunque, i soggetti 
non possono essere giustificati nel formare una credenza in modo credulone. 

È doverosa un’osservazione sulle nozioni di “giustificazione” e “credenza 
giustificata” che sono pertinenti in questa sede. Noi assumiamo che la no-
zione fondamentale sia quella di credenza giustificata, ove la credenza di S 
che p è giustificata se è stata formata e mantenuta in modo affidabile, e se, 
nel formarsi e mantenere la credenza, S non viola alcuna norma epistemica 
accettabile. Si potrebbe dire allora che S stessa è giustificata nel credere che 
p al tempo t quando, più o meno, la credenza di S che p è giustificata a t, S è 
consapevole a t delle basi della sua credenza, e tale consapevolezza figura (o 
figurerebbe) fra le ragioni per le quali S mantiene la credenza quando ci ri-
flette. In questi termini, l’argomento della credulità di Fricker si riduce a due 
tesi: primo, che AR autorizza la formazione credulona di credenze testimo-
niali e, secondo, che per questa ragione AR è in conflitto con le condizioni 
che una credenza deve soddisfare per essere giustificata (o perché la credulità 
autorizzata da AR sfocia nell’inattendibilità, o perché viola una o più norme 
epistemiche accettabili). 

Consideriamo ora i diversi modi di intendere “credulità”. Una possibile 
interpretazione è questa: 

G1 Il soggetto S è credulone1 =def S è ingenuamente credulone nei confronti 
della testimonianza altrui. 

Seguendo un suggerimento di un revisore anonimo di questa rivista, ca-
ratterizziamo credulità1 come un atteggiamento (stance) – all’estremità di un 
continuo che ha all’altra estremità una posizione scettica nei confronti della 
testimonianza altrui. (La persona con un atteggiamento credulone ha un alto 
quoziente di fiducia, mentre lo scettico ha un basso quoziente di fiducia). 

421



Un secondo modo di intendere “credulone” coinvolge una formazione inaf-
fidabile – o non sicura (unsafe), o non sensibile (insensitive) – della credenza 
basata sulla testimonianza: 

G2 S è credulone2 =def nelle circostanze C, S ha la disposizione ad acquisire 
una buona dose di credenze inaffidabili (non sicure, non sensibili, ecc.) ba-
sate sulla testimonianza. 

Possiamo rafforzare o indebolire la nozione di credulità2 a seconda di 
quanto assumiamo sia ampia, o ristretta, la gamma di circostanze in cui S ma-
nifesta la disposizione in questione. Chiaramente, un soggetto che manife-
stasse tale disposizione in qualunque insieme di circostanze sarebbe molto 
credulone2, mentre un soggetto che la manifestasse solo in circostanze remote 
che coinvolgono mentitori assai addestrati e sofisticati lo sarebbe molto 
meno. Una terza possibile interpretazione di “credulità” designa un tipo di 
vizio intellettuale. Potremmo formularla come segue: 

G3 S è credulone3 =def ci sono circostanze C in cui S ignora (o ignorerebbe) 
delle buone ragioni per non fidarsi del suo interlocutore. 

Di nuovo, possiamo rafforzare o indebolire la nozione di credulità3 a se-
conda di quanto assumiamo sia ampia, o ristretta, la gamma di circostanze 
in cui S ignora le prove. Infine, come quarta nozione, introduciamo la no-
zione di credulità come mancato-monitoraggio-dell’attendibilità: 

G4 S è credulone4 =def S non monitora l’attendibilità della testimonianza. 

In qualunque cosa consista tale monitoraggio-dell’attendibilità (ne trat-
teremo più avanti), è chiaro che la nozione di credulità4 è particolarmente 
importante per valutare l’argomento di Fricker, in quanto esso inferisce 
CRED dalla tesi che l’antiriduzionismo elimina il bisogno che gli ascoltatori 
monitorino l’attendibilità della testimonianza. 

Prima di valutare come se la cava, in quanto obiezione all’antiriduzioni-
smo, l’argomento di Fricker in favore di CRED, è bene identificare il senso, 
o i sensi, in cui le nozioni di credulità di cui sopra sono nozioni di condizioni 
epistemicamente indesiderabili. Per cominciare, c’è un senso molto chiaro 
in cui ciascuna delle prime tre nozioni, G1-G3, identifica una condizione 
epistemicamente indesiderabile. Si assuma (come si dà certamente il caso) 
che le circostanze ordinarie includano interazioni occasionali con individui 
in malafede e interazioni regolari con parlanti i quali, nonostante siano sinceri 
e mirino alla verità, talvolta dicono il falso. Allora è probabile che coloro che 

422



sono creduloni in uno qualunque dei sensi G1-G3 acquisiranno una buona 
dose di credenze testimoniali false; essi sono, in questo senso, in una condi-
zione epistemicamente indesiderabile. Che le cose stiano in questo modo è 
chiarissimo in relazione a credulità2, che incorpora la disposizione ad acqui-
sire credenze false. Ma il punto è relativamente chiaro anche in relazione alla 
credulità-vizio (= credulità3): in circostanze ordinarie, chi ignori delle buone 
ragioni per non fidarsi finirà spesso per accettare delle falsità. Ed è anche 
vero in relazione alla credulità-atteggiamento (= credulità1): siccome le cir-
costanze ordinarie coinvolgono mentitori così come parlanti la cui testimo-
nianza è sincera ma falsa, è probabile che le persone ingenuamente credulone 
acquisiranno una buona dose di credenze false. Infine, a proposito del modo 
chiave di intendere la credulità – il mancato-monitoraggio (= credulità4) – 
possiamo dire che, se una tale mancanza dà luogo a una qualunque delle altre 
tre proprietà di credulità, allora anche credulità4 ne erediterà il carattere epi-
stemicamente indesiderabile. (Siccome questo vale per tutta la trattazione 
che segue, credulità4 sarà rilevante solo in quanto produce una delle altre 
forme di credulità). 

Si pone dunque la domanda se l’indesiderabilità epistemica (o una parte 
centrale dell’indesiderabilità epistemica) della credulità nei vari sensi che si 
sono detti possa essere catturata dall’idea che tale condizione dia luogo a 
credenze (basate sulla testimonianza) inaffidabili.1 Se ci limitiamo a conside-
rare le circostanze ordinarie, allora gli argomenti presentati sopra ci danno 
una risposta affermativa condizionale. Abbiamo visto come, in circostanze 
ordinarie, la credulità-atteggiamento introduca un grado significativo di inaf-
fidabilità nella formazione delle credenze testimoniali, e possa dunque essere 
considerata una condizione epistemica indesiderabile per questa ragione.2 
Tralasciando credulità2 (che incorpora la nozione di credenza inaffidabile), 

1  In una trattazione più estesa, si potrebbe voler distinguere fra inaffidabilità generale 
e locale. Riguardo alla prima, cfr. Goldman (1986) e McGinn (1984). Riguardo alla se-
conda, cfr. Nozick (1981). Per l’uso della nozione di affidabilità locale in connessione ai 
casi di testimonianza, cfr. Fricker (1994, p. 147 [407]) e Graham (2000, p. 142). A ogni 
modo, siccome la nostra trattazione non dipende da tali questioni, parliamo di affidabi-
lità simpliciter.

2  Siccome l’affidabilità delle credenze testimoniali dell’ascoltatrice affetta da credu-
lità-atteggiamento rispecchia l’affidabilità delle testimonianze di cui usufruisce, sembre-
rebbe che si possa manifestare credulità-atteggiamento senza acquisire credenze 
testimoniali inaffidabili (e dunque senza essere creduloni2). Questo avviene se le fonti 
di H sono esse stesse invariabilmente affidabili, e se qualunque mondo possibile in cui 
ci sono resoconti falsi è abbastanza lontano da essere irrilevante per una valutazione 
delle credenze che H si forma sulla base della testimonianza nel mondo resoconti-inva-
riabilmente-affidabili. (Per questo punto siamo grati a un revisore anonimo).

423



consideriamo in secondo luogo la credulità-vizio. Dovrebbe essere chiaro 
che in un qualsiasi mondo in cui le prove non siano regolarmente e sistema-
ticamente fuorvianti, i soggetti che manifestano la credulità-vizio (e dunque 
ignorano le prove pertinenti) acquisiranno le loro credenze basate sulla te-
stimonianza in modi che sono inaffidabili. Per di più, persino in un mondo 
W in cui le prove siano regolarmente e sistematicamente fuorvianti, se ci sono 
dei mondi possibili vicini a W in cui le prove non sono regolarmente e siste-
maticamente fuorvianti, la credulità-vizio dei soggetti in W porterà comun-
que all’inaffidabilità. In questo caso, infatti, nonostante la credulità-vizio non 
conduca a credenze false in W, lo farà nei mondi vicini in cui le prove con-
trarie all’attendibilità della testimonianza non sono fuorvianti. 

Abbiamo appena suggerito che almeno una parte dell’indesiderabilità epi-
stemica della credulità (in uno qualunque dei sensi che si sono detti) possa 
essere ricondotta al ruolo che svolge nel condurre a credenze false o inaffi-
dabili. Ma si potrebbe pensare che essere creduloni sia epistemicamente un 
male indipendentemente dal fatto che conduca a credenze false o inaffidabili. 
Facciamo tuttavia presente che questo è un punto controverso, e che l’argo-
mento della credulità di Fricker, se ne dipende, sarà tale anch’esso. In primo 
luogo, è dubbio che la tesi che essere creduloni sia un male epistemico indi-
pendentemente dalle sue connessioni con la falsità o l’inaffidabilità delle cre-
denze testimoniali possa essere stabilita facendo appello alla violazione di 
qualche norma epistemica da parte del soggetto credulone: anche se si con-
cedesse l’esistenza di tali norme, la loro stessa legittimità in quanto norme 
epistemiche pare dipendere dal ruolo che svolgono nel condurre ai due obiet-
tivi epistemici gemelli di acquisire verità ed evitare falsità.3 E un punto simile 
si potrebbe far valere in relazione alla questione ancora più controversa dei 
doveri epistemici. Per questa ragione, interpreteremo l’argomento della cre-
dulità di Fricker come volto a stabilire la tesi che l’antiriduzionismo è un «la-
sciapassare epistemico» per una forma di credulità che conduce, o è 
probabile che conduca, a credenze (basate sulla testimonianza) inaffidabili. 

Per riassumere: l’onere dell’argomentazione di Fricker è quello di stabilire 
CRED. Tuttavia, ciò costituisce un’obiezione ad AR solo se l’interpretazione 
rilevante di “credulità” identifica ciò che chiunque dovrebbe riconoscere 
come una condizione epistemicamente indesiderabile – una condizione la 
cui presenza nei processi di formazione o mantenimento delle credenze da-
rebbe luogo a credenze non giustificate. Abbiamo esaminato l’indesiderabi-

3  Su questo punto convengono epistemologi che su molte altre questioni fondamen-
tali sono in disaccordo: cfr., ad esempio, BonJour (1985, pp. 7 sg.), (2003, p. 5), Chi-
sholm (1977, p. 14), Goldman (2001), Haack (1993, pp. 203, 220 sg.), Lehrer (1981, p. 
87), (1989, p. 143).

424



lità epistemica di tre distinte proprietà di credulità; e abbiamo suggerito che 
l’unico senso non controverso in cui queste proprietà costituiscono condi-
zioni epistemicamente indesiderabili è che ciascuna di esse genera inaffida-
bilità nella formazione delle credenze testimoniali. Ora, come è stato notato 
alla fine del §1, la nozione di credulità di Fricker è introdotta in relazione al-
l’affermazione che, dato AR, il possesso (da parte di un ascoltatore H) del 
diritto epistemico di accettare una testimonianza è compatibile con il man-
cato monitoraggio (da parte di H) dell’attendibilità della medesima. Dunque 
possiamo chiedere: è corretta questa affermazione? E se lo è, l’inferenza della 
tesi che AR è un «lasciapassare per la credulità» fornisce a Fricker un modo 
di arrivare alla conclusione che AR autorizza una forma di credulità episte-
micamente indesiderabile? 

3. L’argomento dalla credulità di Fricker rivisitato 

Riprendiamo ora la formulazione dell’antiriduzionismo fornita da Fricker 
nei termini della seguente tesi della presunzione-di-potersi-fidare: 

DP: Un’ascoltatrice arbitraria H ha il diritto epistemico, in qualunque oc-
casione di testimonianza O, di assumere, senza alcuna indagine o valuta-
zione, rispetto alla parlante S che in O asserisce che P proferendo U, che 
S è attendibile riguardo a U, a meno che H non sia consapevole di una 
condizione C che invalida tale assunzione di attendibilità. (Fricker 1994, 
p. 144 [404]) 

Tenendo a mente che la nozione di credulità pertinente deve essere quella 
di una condizione epistemicamente indesiderabile, possiamo ricostruire l’ar-
gomento di Fricker contro AR evidenziando che dipende da due tesi chiave. 
La prima è una tesi di possibilità: 

POSS: È possibile che il soggetto S acquisisca una credenza basata sulla 
testimonianza nell’occasione O, in cui, stando ad AR, S ha un diritto episte-
mico alla sua credenza basata sulla testimonianza in O, e tuttavia (nella mi-
sura in cui acquisisce la sua credenza basata sulla testimonianza in O) esibisce 
(l’una o l’altra forma di) credulità. 

Diciamo che, se POSS vale rispetto a una delle proprietà di credulità, al-
lora AR autorizza tale proprietà di credulità. La seconda tesi è una tesi valu-
tativa che può essere formulata come segue: 

425



VAL: La credulità autorizzata da AR è una forma di credulità epistemica-
mente indesiderabile. 

Insieme, POSS e VAL implicano la possibilità di un soggetto il quale, 
stando ad AR, ha un diritto epistemico a una credenza basata sulla testimo-
nianza che si è formato in una data occasione, anche se la credenza in que-
stione è stata formata attraverso una forma di credulità epistemicamente 
indesiderabile. Di qui, dunque, l’obiezione implicita nell’affermazione che 
AR è un «lasciapassare epistemico per la credulità». 

Come reazione, noi neghiamo che vi sia una qualunque proprietà di cre-
dulità relativamente alla quale siano vere sia POSS che VAL. Abbiamo ar-
gomentato che la proprietà di credulità centrale per l’argomento di Fricker 
contro AR è la nozione che riguarda la credenza testimoniale inaffidabile, 
ossia credulità2. Ma nel valutare l’argomento vale la pena di considerare tutte 
e quattro le proprietà di credulità; ciò ci darà modo di chiarire la posta in 
gioco e di indicare con precisione il punto in cui le cose vanno storte. 

Si consideri in primo luogo la credulità-vizio. Siccome è chiaramente un 
vizio, essa soddisfa VAL; pertanto, l’argomentazione di Fricker contro AR 
deve solo stabilire che AR autorizza la credulità-vizio. Sotto questo profilo, 
vale la pena di notare che Fricker obietta all’antiriduzionismo che «un prin-
cipio del DP degno di questo nome deve dispensare l’ascoltatrice dal requi-
sito di monitorare e valutare l’attendibilità di una parlante» (Fricker 1995, 
p. 404). Seguendo questa traccia, la sua idea potrebbe essere che, se un sog-
getto S non valuta costantemente la sua interlocutrice per la presenza di pos-
sibili segni di inattendibilità, rischia di ignorare delle buone ragioni per non 
fidarsi di lei – ragioni che sarebbero venute alla luce se avesse monitorato 
con più attenzione. Forse è questa l’idea che sta dietro l’osservazione che 
«l’ascoltatrice dovrebbe essere discriminante nel suo atteggiamento verso la 
parlante, in quanto dovrebbe continuamente valutarne l’attendibilità nel 
corso della loro conversazione, alla luce delle prove, o degli indizi, di cui di-
spone» (Fricker 1987, pp. 149-150). 

Ma non è plausibile pensare che AR autorizzi la credulità-vizio. Dato che 
nessun antiriduzionista considera non invalidabile il diritto presuntivo di po-
tersi fidare, l’accusa dev’essere che persino un antiriduzionismo che incor-
porasse la clausola “niente invalidatori” autorizzerebbe la credulità-vizio. 
Fricker offre una formulazione di AR che riconosce tutto ciò, in quanto la 
sua formulazione di una tesi della presunzione di potersi fidare, DP, incor-
pora la clausola che non vi siano invalidatori dei quali l’ascoltatrice «sia con-
sapevole». È curioso, però, che Fricker circoscriva la clausola in questo 
modo. Dopo tutto, per come sono normalmente concepiti, gli invalidatori 
non devono necessariamente essere conosciuti, o anche soltanto creduti, per 

426



svolgere il loro ruolo invalidante: oltre agli invalidatori doxastici (che operano 
per mezzo del loro essere creduti), ci sono anche quelli fattuali e normativi.4 
Per di più, le formulazioni tipiche dell’antiriduzionismo non contengono al-
cuna restrizione in termini di “consapevolezza”. Così, il Principio di Accet-
tazione di Burge (formulato in termini di ragioni anziché di invalidatori) 
recita: «una persona ha titolo di accettare come vero qualcosa che viene pre-
sentato come vero e che le sia intelligibile, a meno che non ci siano ragioni più 
forti per non farlo» (1993, p. 467 [365]; corsivo nell’originale).5 Pertanto, per 
quanto riguarda la credulità-vizio, il problema sembra stare non tanto nel-
l’idea stessa di una presunzione di potersi fidare, quanto nella formulazione 
oltremodo restrittiva che Fricker fornisce di DP. 

Riesaminiamo, dunque, la ragione per cui Fricker impone agli invalidatori 
questa restrizione in termini di “consapevolezza”. La sua tesi è che la nozione 
di una presunzione di potersi fidare «sembra avere senso solo quando è in-
terpretata come qualcosa che dà all’ascoltatrice il diritto di credere senza im-
pegnarsi in un’attività epistemica – quando non è imposto il requisito di stare 
all’erta per la presenza di condizioni invalidanti [ … ]» (1994, p. 143 [404]). 
Ma coloro che formulano i principi epistemici in termini che coinvolgono 
gli invalidatori ne riconoscono regolarmente di tutti e tre i tipi (doxastici, 
normativi e fattuali). Si consideri la tesi che vi è una presunzione invalidabile 
che la propria esperienza percettiva sia attendibile: un epistemologo che 
avanzasse tale tesi vorrebbe chiaramente riconoscere tutti e tre i tipi di inva-
lidatori. Dato che Fricker non ha fornito alcuna ragione per pensare che la 
presunzione di attendibilità riguardante la testimonianza si comporti diver-
samente, la sua restrizione in termini di “consapevolezza” è ingiustificata. E 
una volta che tale restrizione sia stata lasciata cadere e DP sia stata sostituita 
da DP+ (esattamente come DP, tranne per il fatto che riconosce tutti e tre i 
tipi di invalidatori), è chiaro che l’accusa che l’antiriduzionismo autorizza la 
credulità-vizio è priva di supporto. 

In relazione a questo, vale la pena di notare che, se il principio della pre-
sunzione-di-potersi-fidare di AR viene formulato nei termini di DP+, su 
Fricker ricade lo speciale onere di motivare il suo requisito di monitorare-
l’attendibilità. Va infatti considerato che, se ci sono degli invalidatori perti-
nenti che l’ascoltatrice non è in grado di invalidare, allora, anche dal punto 
di vista di DP+, questa non ha il diritto epistemico di accettare la testimo-

4  Cfr., ad esempio, Lackey (1999, pp. 474-476), per una trattazione degli invalidatori 
in relazione ai casi di testimonianza.

5  Sotto questo aspetto, la formulazione di Burge non è per nulla eccentrica: cfr. Evans 
(1982, pp. 310 sg.) e Stevenson (1993, pp. 448 sg.).

427



nianza – a prescindere dal fatto che abbia monitorato l’attendibilità.6 Il pre-
sunto requisito di monitorare-l’attendibilità non può dunque essere motivato 
dal bisogno di scoprire eventuali invalidatori – ma, allora, da dove sorge l’esi-
genza di monitorare? Si può dunque avere l’impressione che, se anche la tesi 
di Fricker fosse corretta – dato AR, il possesso (da parte di H) del diritto 
epistemico di accettare una testimonianza è compatibile con il mancato mo-
nitoraggio (da parte di H) dell’attendibilità della medesima – l’argomento 
contro l’antiriduzionismo non andrebbe in porto. In tal caso, infatti, l’infe-
renza da questa tesi alla conclusione che l’antiriduzionismo è una ricetta per 
la credulità, seppure valida, non identificherebbe una nozione di credulità 
che soddisfi VAL. 

Riteniamo che questa obiezione all’argomento di Fricker sia sostanziale. 
Ma forse Fricker potrebbe motivare in qualche modo il presunto requisito 
di monitoraggio anche di fronte a un antiriduzionismo formulato nei termini 
di DP+ anziché di DP. Oppure, in alternativa, potrebbe pensare di motivare 
l’accusa che AR autorizza la credulità senza fare appello al presunto requisito 
di monitoraggio. Nel resto di questo saggio, intendiamo mostrare che l’ar-
gomento di Fricker contro l’antiriduzionismo non andrebbe in porto comun-
que. La situazione dialettica è la seguente. Abbiamo appena visto che, se 
l’obiezione della credulità rivolta ad AR è intesa nei termini della credulità-
vizio, allora manca il bersaglio. Assumendo che il presunto requisito di mo-
nitorare-l’attendibilità possa essere motivato anche una volta che sia stato 
riconosciuto che AR incorpora una robusta condizione niente-invalidatori, 
oppure che l’argomento addotto da Fricker a sostegno dell’accusa che AR 
autorizza la credulità possa essere elaborato senza fare riferimento a tale re-
quisito, rimane da vedere se l’obiezione della credulità possa essere convali-
data da una proprietà-di-credulità diversa dalla credulità-vizio. La questione 
da affrontare è ora se AR, in virtù magari delle sue implicazioni riguardo al 
requisito di monitoraggio, autorizzi una delle altre forme di credulità la cui 
indesiderabilità epistemica non è controversa: credulità-atteggiamento e cre-
dulità2. 

Si consideri in primo luogo la credulità-atteggiamento. Secondo DP+, ab-
biamo il diritto epistemico invalidabile ma presuntivo di accettare ciò che ci 
viene detto, ove questa presunzione è invalidata se ci sono delle ragioni (nor-
mative, fattuali o doxastiche) positive per non fidarsi del proprio interlocu-
tore. Forse, dunque, la tesi di Fricker è che ci sono dei casi in cui DP+ 
assegnerebbe a un’ascoltatrice il diritto epistemico di accettare ciò che le 
viene detto e in cui, ciononostante, questa manifesta credulità-atteggiamento. 

6  Ringraziamo un revisore anonimo per aver indicato la forza dialettica, su questo 
punto, della posizione dell’avversario di Fricker.

428



Si potrebbe persino argomentare che Polyanna offra un tale caso. Dopotutto, 
Polyanna è ingenuamente credulona, e dunque manifesta credulità-atteggia-
mento; ma (Fricker potrebbe notare) in un caso in cui non vi siano invalida-
tori pertinenti, avrebbe (secondo DP+) il diritto di accettare ciò che le viene 
detto. 

Qui alcuni sostenitori di AR opterebbero semplicemente per ingoiare il 
rospo: nel caso descritto, Polyanna, sebbene esibisca credulità-atteggiamento, 
ha il diritto epistemico di accettare ciò che le viene detto, precisamente per-
ché non sono presenti invalidatori di tale diritto. (Secondo questa reazione, 
POSS si applica alla credulità-atteggiamento, ma VAL no). La nostra tesi, 
comunque, è che il sostenitore di AR non deve per forza ingoiare il rospo: 
l’antiriduzionista non deve necessariamente considerare l’assenza di invali-
datori una base sufficiente per il verdetto che l’ascoltatrice ha il diritto di ac-
cettare ciò che le viene detto. In particolare, se AR potesse incorporare un 
requisito di monitoraggio – e nel seguito argomenteremo che può farlo – AR 
non autorizzerebbe credenze testimoniali nei casi che coinvolgono un man-
cato monitoraggio-dell’attendibilità.7 

Prima di argomentare che AR è in grado di incorporare un requisito di 
monitoraggio, vogliamo chiarire la rilevanza di tale tesi per l’accusa che AR 
autorizza la credulità-atteggiamento. Data l’incorporazione di un requisito 
di monitoraggio, ci sono due modi per fronteggiare questa accusa. Il primo, 
più ovvio, sarebbe quello di argomentare che, se un soggetto monitora-l’at-
tendibilità, non esibisce credulità-atteggiamento: monitorare (si potrebbe so-
stenere) è infatti del tutto incompatibile con l’avere un alto quoziente di 
fiducia. Se è così, allora un AR che incorpori un requisito di monitoraggio 
non autorizzerà mai la credulità-atteggiamento. Invece, la seconda risposta 
non assume che la credulità-atteggiamento sia incompatibile con il monito-
raggio. Piuttosto, argomenta che non ogni credulità-atteggiamento autoriz-
zata da AR sarà una forma di credulità epistemicamente indesiderabile. Si 
supponga che un’agente monitori l’attendibilità di una parlante senza rinve-
nire alcun invalidatore della tesi che la testimonianza osservata è affidabile; 
e si supponga inoltre che non siano presenti invalidatori (di alcun tipo), e 
dunque che la testimonianza stessa sia affidabile. Allora, a prescindere dal 
fatto che l’ascoltatrice esibisca credulità-atteggiamento oppure no, la sua cre-
denza testimoniale sarà affidabile (basata come è su una testimonianza affi-
dabile in condizioni in cui non ci sono invalidatori fattuali, normativi o 
doxastici dell’assunzione che la testimonianza è attendibile). Pertanto, anche 
concedendo che la credenza in questione sia stata formata attraverso credu-

7  Alcune versioni di AR incorporano, si può sostenere, un tale requisito di monito-
raggio. Cfr., ad esempio, Coady (1992, p. 47), citato nella nota 9 del presente saggio.

429



lità-atteggiamento, il risultato sarebbe che tale credulità-atteggiamento non 
è una forma di credulità epistemicamente indesiderabile, in quanto non dà 
luogo a credenze testimoniali inaffidabili (si veda il §2). 

Le considerazioni precedenti forniscono una risposta condizionale al-
l’obiezione della credulità, quando questa è formulata in termini di credu-
lità-atteggiamento. Se è in grado di incorporare un requisito di monitoraggio, 
allora o AR non autorizza la credulità-atteggiamento (dato che il monitorag-
gio è incompatibile con tale forma di credulità), oppure non gli si può obiet-
tare che l’autorizza (dato che, in questo caso, le credenze testimoniali 
autorizzate, scaturiscano esse dalla credulità-atteggiamento oppure no, sa-
rebbero credenze testimoniali affidabili). Quest’ultima risposta funge anzi 
anche da risposta condizionale all’obiezione della credulità interpretata nei 
termini di credulità2 (la nozione di credulità legata all’acquisizione di cre-
denze testimoniali inaffidabili). Questo perché essa equivale all’affermazione 
che AR, se è in grado di incorporare un requisito di monitoraggio, non au-
torizza alcuna credenza testimoniale inaffidabile. In breve, molto dipende 
dalla questione se AR sia in grado di incorporare un requisito di monitorag-
gio oppure no. Se è in grado di farlo, allora, dato che abbiamo già argomen-
tato che non autorizza la credulità-vizio, e siccome ne abbiamo appena 
presentato una difesa condizionale contro le obiezioni formulate in termini 
di credulità-atteggiamento e credulità2, il risultato sarà una dimostrazione 
che l’obiezione della credulità non andrebbe in porto nemmeno se il requisito 
di monitoraggio di Fricker potesse essere motivato o reso superfluo per l’argo-
mento da lei proposto. In ciò che segue, sosterremo che AR è effettivamente 
in grado di incorporare un requisito di monitoraggio. 

Nell’affrontare la questione, iniziamo con l’osservare che c’è una diffe-
renza fra lo stare in guardia (being on the lookout) per la presenza di invali-
datori e l’andare a cercarli (going out and looking for them).8 Tutt’al più, 
soltanto la prima di queste due cose può legittimamente comparire come 
condizione necessaria per evitare la credulità (di qualunque tipo). Fricker 
stessa lo concede, quando nota che «[n]ell’affermare che un’ascoltatrice deve 
valutare l’attendibilità di una parlante», non intende «sostenere, assurda-
mente, che debba condurre un interrogatorio degno dei servizi segreti prima 
di poter accettare come vera una qualunque cosa la parlante dica» (1994, pp. 
149 sg. [410]). Piuttosto, secondo la stessa formulazione di Fricker, il requi-
sito di monitoraggio sull’evitare la credulità (e dunque sulla credenza testi-
moniale giustificata) è solo quello di avere qualcosa come una «sensibilità 
controfattuale» (ivi, p. 154 [414]) alla presenza di invalidatori, cosicché «è 

8  Ringraziamo un revisore anonimo per questo modo così azzeccato di formulare 
l’idea.

430



costantemente vero, a proposito dell’ascoltatrice, che se ci fossero dei segni 
di inattendibilità essa li registrerebbe, e risponderebbe in maniera appro-
priata» (Fricker 1987, pp. 149 sg.). Crediamo che AR sia in grado di incor-
porare un requisito di monitoraggio di questo tipo nel suo resoconto delle 
condizioni in cui un soggetto ha il diritto epistemico di accettare ciò che gli 
viene detto.9 Per rendere più vivido il nostro argomento, ci esprimeremo nei 
termini non di un sistema di monitoraggio sub-cognitivo realistico, bensì di 
un sistema di campanelli d’allarme non realistico progettato per sfruttare le 
regolarità testimoniali. Ci concediamo questo frammento di fantascienza per 
spianare la strada a una comprensione del tipo di “monitoraggio” che è com-
patibile con una presunzione invalidabile di potersi fidare. 

Si consideri, dunque, la seguente illustrazione. Smith ha un campanello 
che tiene sempre con sé e che squilla ogniqualvolta qualcuno le dice qualcosa 
che non è affidabile. (Non importa, ai nostri fini, se sappia essa stessa come 
funzioni il campanello, e neppure se sappia o creda ragionevolmente che esso 
sia altamente sensibile all’affidabilità della testimonianza proferita). Perdipiù, 
Smith non accetta mai una testimonianza che faccia squillare il campanello. 
(Si concepisca quest’ultimo come una versione contemporanea del daimon 
socratico, applicata al caso della ricezione di testimonianze). Allora, a pre-
scindere dall’atteggiamento adottato nei confronti della testimonianza in ar-
rivo, le credenze di Smith basate sulla testimonianza sono affidabili – in 
effetti, sono perfettamente affidabili. È vero che tale affidabilità è sorretta 
dall’operato di un intermediario, il campanello (diremo di più su questo 
aspetto in seguito). Ma rimane il punto che una sensibilità all’attendibilità 
basata sul monitoraggio (la quale sorregga l’affidabilità) non è, di per sé, in-
compatibile con l’asserzione dell’antiriduzionista di una presunzione invali-

9  È degno di nota che Coady, uno scrittore notoriamente legato ad AR, sembra con-
cepire la ricezione della testimonianza in termini che prevedono un’importante dimen-
sione di monitoraggio critico da parte di agenti sensibili: «Quel che succede tipicamente 
nella ricezione della testimonianza è che gli ascoltatori mettono in atto una sorta di mec-
canismo d’apprendimento che include certe capacità critiche. Il meccanismo può essere 
pensato come in parte innato, anche se modificato dall’esperienza, specialmente per 
quanto riguarda le capacità critiche. È utile fare riferimento, in questa sede, al modello 
del meccanismo, in quanto la ricezione della testimonianza normalmente non coinvolge 
la riflessione, ma non per questo è acritica. Potremmo non avere “alcuna ragione per du-
bitare” ciò che ci viene comunicato da qualcuno anche laddove sia esclusa la possibilità 
che siamo creduloni: potremmo semplicemente riconoscere che non sono presenti i segni 
abituali che ci mettono in guardia da inganno, confusione o errore. Questo riconosci-
mento incorpora la nostra conoscenza della competenza del testimone, delle circostanze 
di sfondo del proferimento, dell’onestà del parlante, della coerenza delle parti della te-
stimonianza, nonché della relazione di quest’ultima con ciò che altri hanno detto, o non 
hanno detto, in materia» (Coady 1992, p. 47; corsivo aggiunto).

431



dabile di potersi fidare. Nei termini della teoria-del-campanello: Smith gode 
di un diritto presuntivo di accettare la testimonianza, presunzione che viene 
cancellata quando una testimonianza fa squillare il campanello. 

Coloro che guardano con simpatia alla tesi che AR autorizza credenze te-
stimoniali inaffidabili potrebbero rispondere insistendo che Smith è credu-
lona2 – se le venisse sottratto il campanello sarebbe facilmente ingannata da 
proferimenti inaffidabili – anche se fortunata abbastanza da formarsi le cre-
denze testimoniali in base al responso di un campanello di questo tipo. Ma 
possiamo rielaborare la storia. Si supponga che il campanello non possa es-
sere separato facilmente da Smith, e che i tentativi di farlo producano effetti 
apprezzabili sulla sua vita cognitiva e pratica, al di là di quelli relativi alle di-
sposizioni ad accettare la testimonianza proferita. Si assuma inoltre che il 
possesso del campanello non sia una caratteristica peculiare di Smith, quanto 
piuttosto una dotazione “naturale” di tutti gli esseri umani adulti. In questo 
caso, l’accusa che Smith è credulona2 (perché è fortunata ad avere un tale 
campanello) è, dopotutto, semplicemente irragionevole. 

Le considerazioni precedenti puntano a mostrare che se «impegnarsi in 
un’attività epistemica [di monitoraggio]» (Fricker 1994, p. 143 [404]) ri-
chiede semplicemente una «sensibilità controfattuale» (ivi, p. 156 [414]) alla 
presenza di invalidatori, tale requisito può trovare facilmente posto all’in-
terno di una concezione che sostenga una presunzione di potersi fidare. Si 
consideri la seguente versione rafforzata della tesi della presunzione-di-po-
tersi-fidare: 

DP++: Un’ascoltatrice H ha il diritto epistemico di assumere che la testi-
monianza della parlante S in O fosse attendibile se (i) non vi è alcun invali-
datore (doxastico, fattuale o normativo) per questa assunzione di 
attendibilità, e (ii) in O, H manifesta una “sensibilità controfattuale” alla pre-
senza di invalidatori (che, dato (i), non rinviene nessun invalidatore dei tipi 
suddetti in O).10 

10  Sembra possibile avere una sensibilità controfattuale appropriata agli invalidatori, 
e così essere oggettivamente giustificati nell’avere una credenza, anche se tale sensibilità 
non è perfetta, e non avrebbe individuato invalidatori fattuali che non sarebbero facil-
mente rilevati da agenti normali e coscienziosi con una normale esperienza. Si consideri 
il seguente caso: Jones è un adulto normale il quale, come gli altri adulti normali, presta 
attenzione a eventuali segni di inattendibilità nella testimonianza altrui. Osservando 
Smith mentre testimonia che p, non nota alcun segno di inattendibilità. Se si fossero ma-
nifestati gli usuali segni di inattendibilità, Jones sarebbe stato sensibile alla loro presenza, 
e si sarebbe trattenuto dall’accettare la testimonianza di Smith. Ovviamente, se (contra-
riamente ai fatti) la testimonianza di Smith fosse stata quella di un bugiardo esperto e 
meticoloso intento a ingannare, probabilmente Jones non avrebbe colto alcun segno di 

432



(Non sosteniamo che l’antiriduzionismo debba essere formulato lungo le 
linee di DP++ anziché di DP+; soltanto che può esserlo). Naturalmente, 
Fricker potrebbe insistere su una concezione del monitoraggio più esigente 
(nonostante la caratterizzazione “meno esigente”, nei termini di una “sensi-
bilità controfattuale” alla presenza di invalidatori, sia la sua!). Ma dubitiamo 
che la concezione più esigente possa essere motivata. Fricker, infatti, do-
vrebbe dimostrare che il monitoraggio, così inteso, è sia una condizione ne-
cessaria per evitare la credulità (in qualunque senso di “credulità” in cui 
questa sia epistemicamente indesiderabile), sia un’attività incompatibile con 
DP++. Siccome abbiamo già visto che c’è un tipo di monitoraggio disponi-
bile al sostenitore di AR in base al quale AR non autorizza alcuna forma epi-
stemicamente indesiderabile di credulità-atteggiamento, credulità2 e 
credulità-vizio, è difficile capire come Fricker possa dimostrare quel che le 
servirebbe. 

Il nostro ragionamento sull’incorporazione di un requisito di monitorag-
gio in AR ci conduce a una tesi di compatibilità: AR è compatibile con certi 
modi di soddisfare un requisito di monitoraggio (e dunque non implica l’au-
torizzazione della credulità in alcuna forma epistemicamente indesiderabile). 
Quel che rimane da vedere è se il modo in cui il monitoraggio è effettiva-
mente eseguito dai soggetti umani possa trovare posto in un’epistemologia 
della testimonianza antiriduzionista in senso ampio. L’esempio fantascienti-
fico del campanello non è d’aiuto nel fornire una tale valutazione. Ci propo-
niamo invece di dire qualcosa di rilevante in merito alla questione indicando 
quello che riteniamo un parallelo sostanziale con il processo del ricordare.11 

inganno. Ciononostante, il fatto che Jones non avrebbe notato tali invalidatori fattuali 
(se ci fossero stati) non mina necessariamente la tesi che (nella situazione reale) è legit-
timato ad accettare la testimonianza di Smith. Di conseguenza, il modo migliore di in-
tendere la condizione (ii) di DP++ (la condizione della “sensibilità controfattuale”) 
comporta esclusivamente la richiesta di quella sensibilità ragionevolmente sviluppata e 
discriminante che incontriamo in agenti normali e coscienziosi in condizioni normali.

11  Se lo spazio ce l’avesse permesso, avremmo voluto elaborare un parallelo fra le 
credenze basate sulla testimonianza e quelle basate sulla percezione. Crediamo che sia 
un parallelo istruttivo. Una persona che sia percettivamente competente su una certa 
materia ha imparato molto nel corso dell’addestramento passato, e questo apprendi-
mento contribuisce a un certo tipo di sensibilità per i dettagli incontrati ora. La sensibi-
lità all’attendibilità richiesta da una ricezione epistemicamente appropriata della 
testimonianza sembrerebbe manifestare una sensibilità parallela alle sfumature delle 
nuove informazioni riguardanti casi concreti – una sensibilità che scaturisce essa stessa 
da informazioni acquisite in precedenza attraverso l’esperienza costantemente accumu-
lata con vari interlocutori.

433



4. Il monitoraggio nel ricordare 

Si assuma che il processo del ricordare designi quel nucleo di processi della 
memoria che genera quello stato in cui “ci sembra di ricordare” qualcosa, 
ove questo stato non si qualifica ancora come credenza e/o accettazione. Co-
munemente, si procede senza problemi e automaticamente – “senza un pen-
siero cosciente e articolato” – dallo stato in cui sembra di ricordare p 
all’accettare che p. La distinzione è comunque richiesta da alcuni semplici 
fatti riguardanti il ricordare e la memoria: ci sono casi in cui, provando a ri-
cordare qualcosa (ad esempio, il cognome di un conoscente), ci si ritrova con 
un particolare pensiero che emerge dal processo del ricordare, ma ci si rifiuta 
di accettarlo perché è incompatibile con altre cose che si assume di sapere o 
di credere sulla base di solide prove. In tali casi, vengono ripescate in qualche 
modo dalla memoria ulteriori informazioni che sono riconosciute essere in 
conflitto con ciò che ci sembra di ricordare. In tali casi, il processo di forma-
zione di una credenza basata sul ricordo è inibito da processi che controllano 
la coerenza con altre informazioni possedute antecedentemente dall’agente 
– da processi di monitoraggio della coerenza. 

Sono più tipici, ovviamente, i casi in cui tutto procede regolarmente – in 
cui non si ha nessuna avvisaglia di un’incoerenza incombente con informa-
zioni possedute antecedentemente – e si procede a formare il giudizio basato 
sul ricordo. Noi sosteniamo che, in questi casi, i processi di monitoraggio 
della coerenza operano lungo tutto il processo del ricordare. Il risultato è 
che, se l’agente avesse delle basi per non credere a ciò che ricorda in un dato 
caso, probabilmente tali processi inibirebbero la formazione della credenza. 
Perlomeno, ci sarebbe a quel punto un momento di riflessione in cui l’agente 
prenderebbe in considerazione il grado di sicurezza da assegnare a ciò che 
viene ricordato. In alcuni casi, come in quello illustrato in precedenza, 
l’agente potrebbe essere in grado di ripescare una particolare credenza an-
tecedente al fine di condurre una riflessione articolata sul contenuto sugge-
rito dal ricordo. In altri casi, sarà soltanto in grado di concepire una ragione 
“grezza” per usare cautela (un sentore che il contenuto in questione non è 
“del tutto a posto”, o che il ricordo è stranamente solo abbozzato, o non sor-
retto da dettagli collegati, ecc.). 

L’idea di base è che il processo di monitoraggio della coerenza agisca come 
un filtro pressoché costante sulla produzione delle credenze basate sui ricordi 
– sebbene il suo operare sia concepito come in gran parte sommerso rispetto 
al pensiero articolato o cosciente. Ma perché si dovrebbe pensare che tale 
processo sia così comune? La risposta è, in parte, che è difficile capire come 
potrebbe dispiegarsi intermittentemente in modo epistemicamente deside-
rabile. Idealmente, il filtro sarebbe impiegato selettivamente – dove giove-

434



rebbe di più, dove ce n’è bisogno. Questo richiede che i processi di monito-
raggio della coerenza vengano attivati. Ma come? Non da un qualche sentore 
dell’importanza della materia in questione: talvolta viene inibita la forma-
zione di una credenza dalla quale non dipende nulla di importante, dal punto 
di vista pratico o epistemico. Il filtro non può neppure essere attivato dal-
l’incoerenza con credenze antecedenti, perché ciò richiederebbe che il filtro 
che monitora la credenza sia attivato dal… filtro che monitora la coerenza! 
Noi sosteniamo invece che i processi di monitoraggio della coerenza fungono 
da controllo pervasivo sulla formazione delle credenze basate sui ricordi, ma 
che lo fanno operando in gran parte in modo subconscio, e dando origine 
solo occasionalmente a una riflessione articolata. 

Ammessa la desiderabilità epistemica prima facie di tale monitoraggio, è 
plausibile che gli esseri umani ne siano capaci? Qui torna utile un paragone 
con un più ampio insieme di compiti e modalità epistemiche. Non c’è biso-
gno di sostenere delle teorie coerentiste per riconoscere che ci sono dei com-
piti olistici, sensibili alla coerenza, che devono essere gestiti dai processi 
centrali di fissazione della credenza. Questo si riflette nella letteratura sulla 
scelta delle teorie e la conferma nella scienza, nonché nei costanti avverti-
menti di Fodor (1983; 2002) riguardo ai problemi connessi che attanagliano 
la scienza cognitiva classica. Per usare l’utile terminologia di Fodor, ci sono 
due dimensioni di conferma olistiche nei processi centrali di fissazione della 
credenza: tali processi sono isotropi e quiniani. Per ragioni di spazio, tratte-
remo solo dei primi, ma anche i secondi hanno implicazioni simili. 

I processi centrali di fissazione della credenza sono isotropi – ogni cre-
denza o candidata credenza che una persona possieda è rilevante, almeno 
potenzialmente, per ogni altra credenza posseduta da quella persona. Questa 
condizione sussiste perché la rilevanza stessa può essere altamente mediata. 
Credenze riguardanti elementi in tracce rinvenuti all’interno di vasche di 
fluido per la pulitura a secco nelle profondità della terra possono essere ri-
levanti per credenze sui processi di fusione al centro di una stella vicina – 
data una teoria mediatrice. Credenze riguardanti l’esperienza lavorativa pre-
cedente di un politico possono essere rilevanti per aspettative sui futuri stan-
dard per i consumi delle automobili – date certe aspettative riguardanti la 
natura umana e le organizzazioni politiche. Ma allora, nel decidere se adot-
tare o meno certe proposte di modifica delle proprie credenze, si deve in 
qualche modo riuscire a identificare quali credenze siano rilevanti, e poi mi-
surare il significato cumulativo che rivestono. Si manifesta qui un’implica-
zione scoraggiante: dato che ogni credenza è potenzialmente rilevante per 
ogni altra credenza, tutte le credenze sono in effetti rilevanti per la rilevanza, 
e dunque per determinare quali credenze siano rilevanti bisogna in qualche 
modo accordare automaticamente un posto, o essere sensibili, alla rilevanza 

435



per la rilevanza di tutte le proprie credenze. Questa sfida è strettamente con-
nessa a quello che è stato chiamato il “problema della cornice” (frame pro-
blem) per la scienza cognitiva computazionale: gestire tali compiti cognitivi 
non sembra essere trattabile computazionalmente in maniera classica. L’idea 
che proponiamo, sulla base del lavoro di Henderson, Horgan (2000) e Hor-
gan, Tienson (1995; 1996), è che tali compiti siano gestiti in modo automatico 
e inarticolato, tenendo conto di molte informazioni che sono possedute ma 
che non sono rappresentate in modo articolato nel sistema cognitivo stesso. 

Queste rapide osservazioni sui processi centrali di fissazione della cre-
denza suggeriscono come il monitoraggio della coerenza possa essere gestito 
in modo trattabile riguardo al ricordare/memoria. Si considerino allora i pa-
ralleli epistemici con la ricezione della testimonianza. Noi sosteniamo che, 
come i processi del ricordare/memoria sono regolati costantemente da pro-
cessi di monitoraggio della credenza, così anche il processo tramite cui, dalla 
ricezione-con-comprensione della testimonianza, si procede alla formazione 
della credenza testimoniale, è regolato da processi di monitoraggio dell’at-
tendibilità. Come abbiamo visto, questo tipo di monitoraggio è comunque 
necessario, indipendentemente dalla considerazione della testimonianza. Per 
di più, molti dei compiti che esso svolge in relazione alla memoria – in par-
ticolare, quello di determinare la coerenza di un contenuto ricordato con le 
credenze di sfondo – hanno chiare analogie in relazione alla ricezione della 
testimonianza. In sintesi, abbiamo ragioni indipendenti per assumere che il 
sistema cognitivo umano impieghi un sistema di monitoraggio pervasivo ma 
largamente sub-cognitivo in relazione alla ricezione della testimonianza. Non 
solo AR è compatibile con certi modi di soddisfare un requisito di monito-
raggio; l’ipotesi che gli esseri umani monitorino la testimonianza in uno di 
questi modi è essa stessa plausibile per ragioni indipendenti. 

5. Conclusione: la presunzione di potersi fidare decade? 

Concludiamo notando come il modello di fissazione della credenza testi-
moniale da noi proposto, secondo il quale sono costantemente all’opera 
(anche se, tipicamente, in modo sub-cognitivo) dei processi di monitoraggio 
della credenza, si connetta alla dottrina che contraddistingue AR, quella di 
una legittimazione epistemica di default a credere ciò che ci viene detto. Dire 
che l’accettazione della testimonianza gode di un tale stato predefinito equi-
vale a dire che è epistemicamente appropriato accettare la testimonianza al-
trui, a condizione che non vi siano invalidatori o ragioni contrarie più forti 
per non farlo (e che si manifesti la sensibilità controfattuale pertinente?). Per 
capire meglio lo status di default che AR concede alla testimonianza potrebbe 

436



essere d’aiuto considerare dei canali epistemici ai quali non va attribuito al-
cuno status di questo tipo. Mentre vaga con la mente, a Smith capita di pen-
sare (“dal nulla”) che esistano dei pinguini albini. Nonostante non abbia 
alcuna solida ragione positiva per pensarlo,12 l’ipotesi è coerente con le sue 
credenze di sfondo (o con ciò che ha accettato fino a questo momento). Per 
questa ragione, se la tesi che esistono dei pinguini albini fosse sottoposta a 
un processo sub-personale di monitoraggio della coerenza, passerebbe 
l’esame.13 Ma l’ipotesi che vi siano dei pinguini albini, partorita dalla pura 
meditazione, sarebbe allora tale che Smith sarebbe legittimato a crederci? 
Ciò appare estremamente dubbio. È questa la sostanza dello status presun-
tivo che AR attribuisce alla testimonianza osservata: il fatto che sia stata te-
stimoniata fornisce a una proposizione una sorta di sigillo epistemico che 
genera una legittimazione invalidabile ma presuntiva ad accettarla. Questo 
non vale per le proposizioni che sopraggiungono quando si sogna a occhi 
aperti. La meditazione-con-monitoraggio – al contrario della percezione-, 
memoria-, o testimonianza-con-monitoraggio – non dà luogo a credenze le-
gittime.14 * 

12  Le ragioni che ha provengono da certe tesi generali che accetta – la tesi, ad esem-
pio, che per ciascuna (delle pochissime!) specie relativamente alle quali ha approfondito 
la questione, ha rinvenuto dei membri albini – e dalla mancanza di una qualsiasi ragione 
per pensare che tali tesi generali abbiano un ambito di applicazione ristretto, che ne im-
pedisca l’applicazione al caso dei pinguini.

13  Stiamo sorvolando su alcune questioni sottili e importanti relative alla natura dei 
processi di monitoraggio. Tali processi monitorano semplicemente la compatibilità logica 
fra ciò che è immaginato e ciò che è antecedentemente noto, oppure anche requisiti di 
coerenza più impegnativi, come l’unificazione esplicativa? In quest’ultimo caso, diventa 
proporzionalmente meno plausibile che una data suggestione dell’immaginazione passi 
l’esame, e proporzionalmente meno plausibile che l’immaginazione-così-controllata goda 
di una legittimazione di default.

14  Desideriamo ringraziare un revisore anonimo di questa rivista per alcuni utilissimi 
suggerimenti e per le critiche mosse a una bozza precedente.

*  Edizione originale: Sanford Goldberg e  David Henderson, Monitoring and Anti-
Reductionism in the Epistemology of Testimony, “Philosophy and Phenomenological Re-
search” 72, 2006, pp 600-617, https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2006.tb00586.x. 
© John Wiley e Sons. Inc. Traduzione italiana di Antonio Scarafone.

437









































































Riferimenti bibliografici 

 
Adler, J. E. (1994), Testimony, Trust, Knowing, “Journal of Philosophy” 91, 

pp. 264-275. 
Adler, J. E. (2002), Belief’s Own Ethics, Cambridge Mass., MIT Press. 
Alston, W. P. (1989), Epistemic Justification: Essays in the Theory of Knowl-

edge, Ithaca, Cornell University Press. 
Audi, R. (1997), The Place of Testimony in the Fabric of Knowledge and Jus-

tification, “American Philosophical Quarterly” 34, pp. 405-422. 
Audi, R. (1998), Epistemology: A Contemporary Introduction to the Theory 

of Knowledge, London and New York: Routledge. 
Audi, R. (2006), Testimony, Credulity, and Veracity, in Lackey, Sosa (2006), 

pp. 25-49. 
Austin, J. L. (1946), Other Minds, “Aristotelian Society Supplementary Vo-

lume” 20, pp. 148-187; rist. in Id, Philosophical Papers, III ed., Oxford, 
Oxford University Press 1979, pp. 76-116 (I ed. 1961) [trad. it. Le altre 
menti, in Id., Saggi filosofici, a cura di P. Leonardi, Milano, Guerini e As-
sociati, 1990, pp. 77-113]. 

Bergmann, M. (1997), Internalism, Externalism and the No-Defeater Condi-
tion, “Synthese” 110, pp. 399-417. 

Bergmann, M. (2004), Epistemic Circularity: Malignant and Benign, “Philos-
ophy and Phenomenological Research” 69, pp. 709-727. 

BonJour, L. (1980), Externalist Theories of Epistemic Justification, “Midwest 
Studies in Philosophy” 5, pp. 53-73. 

BonJour, L. (1985), The Structure of Empirical Knowledge, Cambridge Mass., 
Harvard University Press. 

BonJour, L., Sosa, E. (2003), Epistemic Justification: Internalism vs. Exter-
nalism, Foundations vs. Virtues, Oxford, Blackwell. 

Burge, T. (1977), Belief De Re, “Journal of Philosophy” 74, pp. 338-363. 
Burge, T. (1982), Other Bodies, in A. Woodfield (a cura di), Thought and Ob-

ject: Essays on Intentionality, Oxford, Oxford University Press, pp. 82-
99. 

Burge, T. (1993), Content Preservation, “Philosophical Review” 102, pp. 457-
488 [trad. it. Conservazione del Contenuto, in questo volume, pp. 355-
385]. 



Burge, T. (1997), Interlocution, Perception, and Memory, “Philosophical Stu-
dies” 86, pp. 21-47. 

Burge, T. (1998), Computer Proof, Apriori Knowledge, and Other Minds: The 
Sixth Philosophical Perspectives Lecture, “Philosophical Perspectives” 12, 
pp. 1-37. 

Burge, T. (2013), Cognition Through Understanding: Self-Knowledge, Inter-
locution, Reasoning, Reflection. Philosophical Essays, Volume 3, Oxford, 
Oxford University Press. 

Byrne, R. W., Whiten, A. (1988), Machiavellian Intelligence: Social Expertise 
and the Evolution of Intellect in Monkeys, Apes and Humans, Oxford: Cla-
rendon Press. 

Chisholm, R. M. (1977), The Truths of Reason, in Id., Theory of Knowledge, 
II ed., Englewood Cliffs, N.J., Prentice Hall, 1977; rist. in P. K. Moser (a 
cura di), A Priori Knowledge, Oxford: Oxford University Press, 1987, pp. 
112-144.  

Chisholm, R. M. (1989), Theory of Knowledge, III ed., Englewood Cliffs N.J., 
Prentice-Hall. 

Coady, C. A. J. (1973), Testimony and Observation, “American Philosophical 
Quarterly” 10, pp. 149-155. 

Coady, C. A. J. (1992), Testimony: A Philosophical Study, Oxford, Clarendon 
Press. 

Coady, C. A. J. (1994), Testimony, Observation and “Autonomous Knowl-
edge”, in Matilal, Chakrabarti (1994, pp. 225-250). 

Croce, M. (2019), Di chi posso fidarmi. Autorità ed esperti nella filosofia ana-
litica contemporanea, Bologna, Il Mulino. 

Davidson, D. (1973), Radical Interpretation, “Dialectica” 27, pp. 313-328; 
rist. in Davidson (1984b, pp. 125-140 [193-211]). 

Davidson, D. (1979), Moods and Performances, in A. Margalit (a cura di), 
Meaning and Use, Dordrecht, Reidel, pp. 9-20; rist. in Davidson (1984b), 
pp. 109-122 [175-190]. 

Davidson, D. (1980), Essays on Actions and Events, Oxford, Oxford Univer-
sity Press.  

Davidson, D. (1984a), Communication and Convention, “Synthese” 59, pp. 
3-17; rist. in Davidson (1984b), pp. 265-280 [361-379]. 

Davidson, D. (1984b), Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford, Ox-
ford University Press [trad. it. Verità e Interpretazione, a cura di E. Picardi, 
Bologna, Il Mulino, 1994]. 

Davidson, D. (1986), A Coherence Theory of Truth and Knowledge, in E. Le-
pore (a cura di), Truth and Interpretation: Perspectives on the Philosophy 
of Donald Davidson, Oxford, Blackwell, pp. 307-319 [trad. it. Una teoria 
coerentista della verità e della conoscenza, in Id., Soggettivo, Oggettivo, In-
tersoggettivo, Milano, Cortina, pp. 175-197]. 

474



Descartes, R. (1701), Regulae ad directionem ingenii [trad. it. Regole per la 
guida dell’intelligenza, a cura di L. Urbani Ulivi, Milano, Bompiani, 2000]. 

Dummett, M. (1994), Testimony and Memory, in Matilal, Chakrabarti (1994), 
pp. 251-272. 

Evans, G. (1982), The Varieties of Reference, Oxford, Clarendon Press. 
Faulkner, P. (2000), The Social Character of Testimonial Knowledge, “Journal 

of Philosophy” 97, pp. 581-601. 
Faulkner, P. (2002), On the Rationality of our Response to Testimony, “Syn-

these” 131, pp. 353-370. 
Fodor, J. (1983), The Modularity of Mind, Cambridge Mass., MIT Press.  
Fodor, J. (2002), The Mind Doesn’t Work That Way: The Scopes and Limits 

of Computational Psychology, Cambridge Mass., MIT Press. 
Foley, R. (1994), Egoism in Epistemology, in F. F. Schmitt (a cura di), Socia-

lizing Epistemology: The Social Dimensions of Knowledge, Lanham, Row-
man & Littlefield, 1994, pp. 53-73. 

Forster, K. I. (1990), Lexical Processing, in D. N. Osherson e H. Lasnik (a 
cura di), An Invitation to Cognitive Psychology, Vol. 1: Language, Cam-
bridge Mass., MIT Press, 1990, pp. 95-131. 

Frege, G. (1884), Die Grundlagen der Arithmetik, Breslau, Koebner [trad. 
it. I Fondamenti dell’aritmetica, in G. Frege, Logica, pensiero e linguaggio, 
trad. e cura di C. Penco ed E. Picardi, Roma-Bari, Laterza, 2019, pp. 93-
211]. 

Fricker, E. (1987), The Epistemology of Testimony, “Aristotelian Society Sup-
plementary Volume” 61, pp. 57-83. 

Fricker, E. (1994), Against Gullibility, in Matilal, Chakrabarti (1994), pp. 
125-161 [trad. it. Contro la credulità, in questo volume, pp. 387-417]. 

Fricker, E. (1995), Telling and Trusting: Reductionism and Anti-Reductionism 
in the Epistemology of Testimony, “Mind” 104, pp. 393-411. 

Fricker, E. (2002), Trusting Others in the Sciences: A Priori or Empirical War-
rant?, “Studies in History and Philosophy of Science” 33, pp. 373-83. 

Fricker, E. (2006a), Testimony and Epistemic Authority, in Lackey, Sosa 
(2006, pp. 225-250). 

Fricker, E. (2006b), Second-Hand Knowledge, “Philosophy and Phenome-
nological Research” 73, pp. 592-618. 

Fricker, M. (2007), Epistemic Injustice. Oxford, Oxford University Press. 
Goldberg, S. (2006), Reductionism and the Distinctiveness of Testimonial 

Knowledge, in Lackey, Sosa (2006), pp. 127-144. 
Goldberg, S. (2010), Relying on Others: An Essay in Epistemology, Oxford, 

Oxford University Press. 
Goldberg, S. (2015), Assertion: On the Philosophical Significance of Assertoric 

Speech, Oxford, Oxford University Press. 

475



Goldman, A. I. (1986), Epistemology and Cognition, Cambridge Mass., Har-
vard University Press. 

Goldman, A. I. (1992), Liaisons: Philosophy Meets the Cognitive and Social 
Sciences, Cambridge Mass., MIT Press. 

Goldman, A. I. (1999), Knowledge in a Social World, Oxford, Clarendon 
Press. 

Goldman, A. I. (2001), The Unity of the Epistemic Virtues, in A. Fairweather 
e L. Zagzebski (a cura di), Virtue Epistemology, Oxford, Oxford Univer-
sity Press, pp. 30-48.  

Graham, P. (2000), Transferring Knowledge, “Noûs” 34, pp. 131-152. 
Graham, P. (2006), Liberal Fundamentalism and Its Rivals, in Lackey, Sosa 

(2006, pp. 93-115). 
Graham, P. (2018), Sincerity and the Reliability of Testimony: Burge on the A 

Priori Basis of Testimonial Warrant, in E. Michaelson e Andreas Stokke 
(a cura di), Lying: Knowledge, Language, Ethics, Politics, Oxford, Oxford 
University Press, pp. 85-112. 

Graham, P., Bachman, Z. (2019), Counterexamples to Testimonial Transmis-
sion, in M. Fricker et al. (a cura di), The Routledge Handbook of Social 
Epistemology, New York, USA, Routledge, pp. 61-77. 

Greco, J., Sosa, E. (a cura di) (1999), The Blackwell Guide to Epistemology, 
Oxford, Blackwell. 

Grice, P. (1989), Studies in the Way of Words, Cambridge Mass., Harvard 
University Press [trad. it. Logica e conversazione: Saggi su intenzione, si-
gnificato e comunicazione, Bologna, Il Mulino, 1993]. 

Haack, S. (1993), Evidence and Inquiry, Oxford, Blackwell.  
Hardwig, J. (1985), Epistemic Dependence, “Journal of Philosophy” 82, pp. 

335-349. 
Hardwig, J. (1991), The Role of Trust in Knowledge, “Journal of Philosophy” 

88, pp. 693-708. 
Hawthorne, J. (2004), Knowledge and Lotteries, Oxford, Oxford University 

Press. 
Henderson, D., Horgan, T. (2000), Iceberg Epistemology, “Philosophy and 

Phenomenological Research” 61, pp. 497-535. 
Horgan, T., Tienson, J. (1995), Connectionism and the Commitments of Folk 

Psychology, in J. Tomberlin (a cura di), Philosophical Perspectives: AI, Con-
nectionism, and Philosophical Psychology, Atascadero, Ridgeview, pp. 127-
152. 

Horgan, T., Tienson, J. (1996), Connectionism and the Philosophy of Psycho-
logy, Cambridge Mass., MIT Press.  

Hume, D. (1748), An Enquiry Concerning Human Understanding [trad. it. 
Ricerca sull’intelletto umano, Roma-Bari, Laterza 2009]. 

476



Hume, D. (1779), Dialogues Concerning Natural Religion [trad. it. Dialoghi 
sulla religione naturale, Torino, Einaudi, 2006]. 

Insole, C. J. (2000), Seeing Off the Local Threat to Irreducible Knowledge by 
Testimony, “Philosophical Quarterly” 50, pp. 44-56. 

Kripke, S. (1980), Naming and Necessity, Cambridge Mass., Harvard Uni-
versity Press [trad. it. Nome e necessità, Torino, Bollati Boringhieri, 1999]. 

Lackey, J. (1999), Testimonial Knowledge and Transmission, “Philosophical 
Quarterly” 49, pp. 471-490. 

Lackey, J. (2003), A Minimal Expression of Non-Reductionism in the Episte-
mology of Testimony, “Noûs” 37, pp. 706-723. 

Lackey, J. (2005), Testimony and the Infant/Child Objection, “Philosophical 
Studies” 126, pp. 163-190. 

Lackey, J. (2006a), It Takes Two to Tango: Beyond Reductionism and Non-
Reductionism in the Epistemology of Testimony, in Lackey, Sosa (2006), 
pp. 160-189 [trad. it. Il tango si balla in due: al di là di riduzionismo e non-
riduzionismo nell’epistemologia della testimonianza, in questo volume, pp. 
439-472]. 

Lackey, J. (2006b), Learning from Words, “Philosophy and Phenomenologi-
cal Research” 73 (1), pp. 77-101. 

Lackey, J. (2008), Learning from Words: Testimony as a Source of Knowledge, 
Oxford, Oxford University Press. 

Lackey, J. (2020). The Epistemology of Groups. Oxford, Oxford University 
Press. 

Lackey, J., Sosa, E. (a cura di) (2006), The Epistemology of Testimony, Ox-
ford, Oxford University Press. 

Lehrer, K. (1981), A Self Profile, in R. J. Bogdan (a cura di), Keith Lehrer, 
Dordrecht, Reidel, pp. 3-104.  

Lehrer, K. (1989), Knowledge Reconsidered, in M. Clay e K. Lehrer (a cura 
di), Knowledge and Skepticism, Boulder, Westview Press, pp. 131-154. 

Lehrer, K. (2006), Testimony and Trustworthiness, in Lackey, Sosa (2006), 
pp. 145-159. 

Leibniz, G. W. (1765), Nouveaux essais sur l’entendement humain [trad. it. 
Nuovi saggi sull’intelletto umano, Milano, Bompiani, 2011]. 

Leonard, N. (2023), Epistemological Problems of Testimony, in E. N. Zalta e 
U. Nodelman (a cura di), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 
2023 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/testi-
mony-episprob/. 

Levine, T. R. (2019), Duped: Truth-Default Theory and the Social Science of 
Lying and Deception, Tuscaloosa, Al., University of Alabama Press. 

Lipton, P. (1998), The Epistemology of Testimony, “Studies in History and 
Philosophy of Science” 29, pp. 1-31. 

477



Locke, J. (1690), An Essay Concerning Human Understanding [trad. it. Saggio 
sull’intelletto umano, Milano, Bompiani, 2004]. 

Lyons, J. (1997), Testimony, Induction and Folk Psychology, “Australasian 
Journal of Philosophy” 75, pp. 163-178. 

Mann, S. (2018), Lying and Lie Detection, in J. Meibauer (a cura di), The Ox-
ford Handbook of Lying, Oxford, Oxford University Press, pp. 408-419. 

Matilal, B. K., Chakrabarti, A. (a cura di) (1994), Knowing From Words, Dor-
drecht, Kluwer. 

McDowell, J. (1994), Knowledge By Hearsay, in Matilal, Chakrabarti (1994), 
pp. 195-224. 

McGinn, C. (1984), The Concept of Knowledge, “Midwest Studies in Philos-
ophy” 9, pp. 529-554.  

Millgram, E. (1997), Practical Induction, Cambridge Mass., Harvard Univer-
sity Press. 

Moran, R. (2018), The Exchange of Words: Speech, Testimony, and Intersub-
jectivity, Oxford, Oxford University Press 

Nozick, R. (1981), Philosophical Explanations, Cambridge Mass., Belknap 
Press [trad. it. Spiegazioni filosofiche, Milano, Il Saggiatore 1987).  

Owens, D. (2000), Reason without Freedom: The Problem of Epistemic Nor-
mativity, London and New York, Routledge. 

Pagin, P., Marsili, N. (2021), Assertion, in E. N. Zalta e U. Nodelman (a cura 
di), Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2021 Edition), 
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/assertion/. 

Plantinga, A. (1993), Warrant and Proper Function, Oxford, Oxford Univer-
sity Press. 

Pollock, J. (1986), Contemporary Theories of Knowledge, Totowa, N.J., Row-
man and Littlefield. 

Pritchard, D. (2006), A Defence of Quasi-Reductionism in the Epistemology 
of Testimony, “Philosophica” 78, pp. 13-28. 

Quine, W. V. O. (1960), Word and Object, Cambridge Mass., MIT Press 
[trad. it. Parola e oggetto, Milano, Il Saggiatore 1996]. 

Reed, B. (2006), Epistemic Circularity Squared? Skepticism about Common 
Sense, “Philosophy and Phenomenological Research” 73, pp. 186-197. 

Reid, T. (1764), An Inquiry into the Human Mind [trad. it. Ricerca sulla mente 
umana, in Id., Ricerca sulla mente umana e altri scritti, a cura di A. San-
tucci, Torino, UTET, 1975, pp. 91-330]. 

Reynolds, S. L. (1991), Knowing How to Believe with Justification, “Philo-
sophical Studies” 64, pp. 273-292. 

Reynolds, S. L. (2002), Testimony, Knowledge, and Epistemic Goals, “Philo-
sophical Studies” 110, pp. 139-161. 

Root, M. (2001), Hume on the Virtues of Testimony, “American Philosophical 
Quarterly” 38, pp. 19-35. 

478



Ross, A. (1986), Why Do We Believe What We Are Told?, “Ratio” 28, pp. 
69-88. 

Ross, J. F. (1975), Testimonial Evidence, in K. Lehrer (a cura di), Analysis 
and Metaphysics, Dordrecht, Reidel, pp. 35-55. 

Rysiew, P. (2002), Testimony, Simulation, and the Limits of Inductivism, “Au-
stralasian Journal of Philosophy” 78, 269-274. 

Schmitt, F. F. (1987), Justification, Sociality, and Autonomy, “Synthese” 73, 
pp. 43-85. 

Schmitt, F. F. (a cura di) (1994), Socializing Epistemology: The Social Dimen-
sions of Knowledge, Lanham, Rowman & Littlefield. 

Schmitt, F. F. (1999), Social Epistemology, in J. Greco ed E. Sosa (a cura di), 
The Blackwell Guide to Epistemology, Oxford, Blackwell, pp. 354-382. 

Schmitt, F. F. (2006), Testimonial Justification and Transindividual Reasons, 
in Lackey, Sosa (2006), pp. 193-224. 

Sellars, W. (1963), Empiricism and the Philosophy of Mind, in Id., Science, 
Perception, and Reality, London, Routledge, pp. 127-196 [trad. it. Empi-
rismo e filosofia della mente, Torino, Einaudi, 2004]. 

Sosa, E. (1996), Postscript to “Proper Functionalism and Virtue Epistemology”, 
in J. L. Kvanvig (a cura di), Warrant in Contemporary Epistemology, Lan-
ham, Rowman & Littlefield, pp. 271-281. 

Sosa, E. (1999), How Must Knowledge Be Modally Related to What Is 
Known?, “Philosophical Topics” 26, pp. 373-384. 

Sosa, E. (2000), Skepticism and Contextualism, “Philosophical Issues” 10, 
pp. 1-18. 

Sosa, E. (2002), Tracking, Competence, and Knowledge, in P. K. Moser (a cura 
di), The Oxford Handbook of Epistemology, Oxford, Oxford University 
Press, pp. 264-287.  

Sperber et al. (2010), Epistemic Vigilance, “Mind and Language” 25, pp. 359-
393. 

Stevenson, L. (1993), Why Believe What People Say?, “Synthese” 94, pp. 
429-451. 

Strawson, P. F. (1994), Knowing From Words, in Matilal, Chakrabarti (1994), 
pp. 23-27. 

Trivers, R. (2011), The Folly of Fools: The Logic of Deceit and Self-Deception 
in Human Life, New York, Basic Books. 

Tulving, E. (1972), Episodic and Semantic Memory, in E. Tulving e W. Do-
naldson (a cura di), Organization of Memory, New York, Academic Press, 
pp. 381-402. 

Tymoczko, T. (1979), The Four-Color Problem and its Philosophical Signifi-
cance, “Journal of Philosophy” 76, pp. 57-83. 

Van Cleve, J. (2006), Reid on the Credit of Human Testimony, in Lackey, Sosa 
(2006), pp. 50-74. 

479



Vassallo, N. (2011), Per sentito dire. Conoscenza e testimonianza, Milano, Fel-
trinelli. 

Webb, M. O. (1993), Why I Know About As Much As You: A Reply to Hard-
wig, “Journal of Philosophy” 90, pp. 260-270. 

Weiner, M. (2003), Accepting Testimony, “Philosophical Quarterly” 53, pp. 
256-264. 

Welbourne, M. (1979), The Transmission of Knowledge, “Philosophical 
Quarterly” 29, pp. 1-9. 

Welbourne, M. (1981), The Community of Knowledge, “Philosophical 
Quarterly” 31, pp. 302-314. 

Welbourne, M. (1986), The Community of Knowledge, Aberdeen, Aberdeen 
University Press. 

Welbourne, M. (1994), Testimony, Knowledge and Belief, in Matilal, Chakra-
barti (1994), pp. 297-313. 

Williams, M. (1999), Groundless Belief: An Essay on the Possibility of Episte-
mology, II ed., Princeton, Princeton University Press (I ed. 1977). 

Williamson, T. (1996), Knowing and Asserting, “Philosophical Review” 105, 
pp. 489-523. 

Williamson, T. (2000), Knowledge and Its Limits, Oxford, Oxford University 
Press. 

480



Indice dei nomi 

 
Adler, Jonathan E. 440n, 445n, 473 
Alai, Mario 185 
Albritton, Rogers 21n 
Alexander, Joshua 127, 211 
Ali, Muhammed 224, 237 
Almog, Joseph 111 
Alston, William P. 310n, 337, 446n, 

473 
Angelucci, Adriano 185 
Annas, David 41n, 109 
Anscombe, Gertrude Elizabeth 

Margaret 216 
Aristotele 1, 135, 184 
Audi, Robert 445n, 450n, 451n, 458n, 

472-473 
Austin, John L. 49n, 109, 151, 211, 

451n, 473 
Ayer, Alfred J. 264 
 
Bach, Kent 42, 43n, 59, 109, 186, 211 
Bacharach, Michael 417 
Bachman, Zachary 348n, 476 
Barnes, Barry 168, 211 
Barwise, Jon 337, 341 
Bealer, George 223, 248, 248n, 263, 

265, 337 
Beaman, Philip 127, 213 
Beebe, James R. 146n, 151, 211-212, 

215 
Belloc, Hillaire 144 
Belnap, Nuel 98n, 109 
Benacerraf, Paul 338 
Bengson, John 228n, 337 

Bergmann, Michael 450n, 473 
Bernadete, Jose 238n 
Berniūnas, Renatas 185 
Beyer, Christian 341 
Blackburn, Simon 269n 
Bloor, David 157, 168, 211 
Bogdan, Radu J. 477 
Boghossian, Paul 168, 211, 223, 225n, 

228-229, 239, 246, 262, 265, 265n, 
337-340 

BonJour, Laurence 223, 228, 249n, 
250n, 263, 337, 424n, 446n, 450n, 
453n, 473 

Boolos, George 292n, 337 
Boyd, Richard 156-159, 211 
Brandom, Robert B. 103n, 109 
Brendel, Elke 16, 109 
Brown, Jessica 211, 215-216 
Buchtel, Emma E. 185 
Buckwalter, Wesley 127, 186, 189, 

194n, 200-201, 203, 211-212, 216 
Burge, Tyler 3, 222, 228, 320n, 337, 

347-349, 348n, 355, 364n, 370n, 
381n, 385n, 427, 427n, 445n, 
450n, 451n, 473-474 

Burri, Alex 341 
Butcharov, Panayot 263, 337 
Byrne. Richard W. 348n, 474 
 
Calabi, Clotilde 2, 4, 109-111, 228, 

337, 341 
Camp, Elizabeth 252 
Campbell, John 417 



Carnap, Rudolf 119, 136, 152, 156, 
212, 264, 337 

Cartwright, Nancy 164, 212 
Casullo, Albert 222-223, 226, 228, 

261-262, 304n, 305, 305n, 307n, 
310n, 328n, 335n, 337-338, 341  

Cepollaro, Biancamaria 127, 212 
Chakrabarti, Arindam 388n, 417n, 

474-475, 478-480 
Chalmers, David 259n, 338 
Chang, Hasok 162-163, 212 
Chatterjee, Amita 185 
Cheon, Hyundeuk 185 
Child, William 417n 
Chisholm, Roderick M. 323-325, 

325n, 338, 355, 356n, 358n, 359-
360, 360n, 364n, 424n, 450n, 474 

Cho, In-Rae 185 
Chomsky, Noam 42, 109 
Clay, Marjorie 477 
Clement, Fabrice 352n 
Clinton, Hillary 73, 73n 
Coady, Cecil Anthony John 349, 

370n, 382n, 388n, 390n, 397n, 
429n, 431n, 441, 451n, 474 

Cohen, Stewart 16, 37-39, 41n, 49n, 
55n, 59n, 62n, 109, 185, 212 

Cohnitz, Daniel 185 
Cole, Peter 113 
Coliva, Annalisa 114 
Conee, Earl 65n 
Cova, Florian 127, 185, 212 
Craig, Edward 2, 117-122, 127, 129, 

136, 144n, 145-169, 151n, 212 
Cramer, Harald 193-194, 194n, 195-

197, 200, 206-207 
Croce Michel 354, 354n, 474 
Crossley, John N. 291n, 338 
 
David, Marian 472 
Davidson, Donald 370n, 375n, 379n, 

384n, 474 

Dean, Howard 465 
DeRose, Keith 8-10, 13, 16, 19, 20n, 

21n, 25n, 33n, 35n, 37-39, 38n, 
41n., 55n, 57, 62n, 71, 82-83, 91, 
106n, 109-110, 124-126, 185-186, 
189, 201-202, 212 

Descartes, René 1, 135, 310n, 355, 
359n 

Devitt, Michael 290n, 298n, 338 
Dewey, John 40n, 110 
Dogramaci, Sinan 146, 146n, 212 
Donaldson, Wayne 479 
Dorr, Cian 268, 338 
Dranseika, Vilius 185 
Dretske, Frederick I. 16, 44-45, 49n, 

55n, 59n, 110, 148 
Dummett, Michael 101-102, 110, 

445n, 451n, 475 
 
Eddon, Maya 252n 
Egan, Andy 97n, 100n, 102, 110 
Ellis, Paul D. 194-195, 194n, 212 
Eraña Lagos, Ángeles 185 
Evans, Gareth 101n, 111, 427n, 451n, 

475 
 
Fairweather, Abrol 476 
Fantl, Jeremy 17, 62n, 67, 111, 185, 

213 
Faulkner, Paul 353, 353n, 451n, 

461n, 467n, 475 
Feigl, Herbert 337 
Feldman, Richard 91, 92n, 111, 213 
Feltz, Adam 127, 186, 194n, 213 
Fermat, Pierre de 225, 288 
Feuerbach, Ludwig 176 
Fidler, Fiona 127, 213 
Field, Hartry 225-226, 246, 246n, 

262-263, 266-268, 266n, 268n, 
270, 338 

Fiengo, Robert 44n, 111 
Fodor, Jerry 435, 475 

482



Foley, Richard 451n, 459, 475 
Forster, Kenneth I. 374n, 475 
Foucault, Michel 145 
Fraenkel, Abraham 290 
Francis, Kathryn B. 127, 213 
Frege, Gottlob 243, 338, 358n, 475 
Fricker, Elizabeth 349-351, 387, 

389n, 391n, 417n, 419-422, 423n, 
424-433, 428n, 440n, 442n, 443n, 
445n, 450n, 452n, 453n, 461n, 475 

Fricker, Miranda 146, 146n, 163, 165, 
213, 353n, 475-476 

Frigg, Roman 164, 213 
 
Ganson, Dorit 186, 213 
Gardiner, Georgi 146, 213 
Gelfert, Axel 146, 213 
Gendler, Tamar Szabó 107n, 112-113, 

235n, 338, 341 
Gerken, Mikkel 146n, 154-155, 211, 

213, 215-216 
Gettier, Edmund 1, 4, 7, 53n, 59n, 

111, 124, 127, 148, 159, 188, 224, 
382n, 446n, 447-448 

Ghadakpour, Laleh 185 
Gibbard, Allan 266, 338 
Gilsenan, Mike 413 
Gödel, Kurt 265, 338 
Goldbach, Christian 222 
Goldberg, Sanford 252, 253n, 339, 

351-352, 353n, 354, 419, 
437n,448n, 451n, 456n, 472, 475 

Goldman, Alvin I. 49n, 111, 148, 168, 
213, 235n, 314, 338, 423n, 424n, 
446n, 450n, 451n, 453n, 476 

Gore, Al 103 
Graham, Peter 348, 348n, 423n, 

446n, 451n, 472, 476  
Greco, John 110, 146, 146n, 165, 

213, 215, 341, 476, 479 
Green, Mitchell 98n, 109 
Grice, Paul 71, 370n, 380n, 476 

Grinberg, Maurice 185 
 
Haack, Susan 424n, 476 
Haddock. Adrian 214 
Hajicova, Eva 45n, 111 
Hale, Ken 42, 111 
Hallett, Michael 292n, 338 
Hamblin, Charles L. 40n, 111 
Hannikainen, Ivar 185 
Hannon, Michael 146, 146n, 155, 

165, 213 
Hansen, Nat 127, 213 
Hardwig, John 382n, 445n, 451n, 476 
Harman, Gilbert 78n, 111 
Harris, Paul L. 304n, 338 
Hartmann, Stephan 164, 213 
Hashimoto, Takaaki 185 
Hawthorne, John 3, 17, 38, 54n, 58n, 

59n, 62n, 67, 67n, 81-84, 91-92, 
92n, 107n, 111-113, 166, 213, 
222n, 223-227, 231, 235n, 241n, 
253n, 263, 271-275, 305, 308, 
309n, 311-315, 317-321, 317n, 
321n., 332, 338-339, 341, 450n, 
476 

Hazlett, Allan 155, 213 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 1 
Heidegger, Martin 1 
Heintz, Christophe 352 
Heller, Mark 16, 38-39, 38n, 41n, 59, 

111 
Henderson, David 146, 146n, 155, 

165, 213, 215, 351-352, 419, 436, 
437n, 476 

Hetherington, Stephen 214 
Hintikka, Jaakko 40n, 111 
Hobbes, Thomas 119, 121, 136-137, 

145, 168 
Hollis, Martin 211 
Holton, Richard 188, 214 
Horgan, Terence 436, 476 
Horowitz, Amir 185 

483



Hristova, Evgeniya 185 
Hume, David 136, 145, 184, 220, 

262, 346, 370n, 393n, 440n, 476-
477 

 
Ichikawa, Jonathan 16, 111 
Insole, Christopher 451, 477 
 
Jackson, Frank 286n, 339 
Jäger, Christoph 16, 109 
Jamieson, Dale 417n 
Jenkins, Carrie S. 3, 222-223, 226, 

261, 264n, 265n, 267, 270-271, 
271n, 276n, 305, 308, 322-328, 
339   

Joyce, James 76n, 111 
Jraissati, Yasmina 185 
 
Kadreva, Veselina 185 
Kant, Immanuel 219-220, 227, 262, 

264, 323-324, 339, 357n 
Kaplan, David 38, 88, 98n, 99, 111 
Kappel, Klemens 146n, 151, 214 
Karasaawa, Kaori 185 
Kawall, Jason 472 
Kelp, Christoph 146n, 151, 214 
Keyser, Samuel J. 42, 111 
Kim, Hackjin 185 
Kim, Yeonjeong 185 
King, Jeffrey C. 73n, 83n, 99, 111 
Kitcher, Philip 222-223, 233n, 262, 

305, 307-314, 309n, 310n, 317n, 
320, 339 

Knobe, Joshua 123-125, 127, 171, 
184n, 186, 214, 216 

Kölbel, Max 100n, 102, 111 
Kompa, Nikola 88n, 112 
Kornblith, Hilary 146n, 156-159, 

158n, 161, 214 
Kovakovitch, Karson 265n 

Kripke, Saul 67, 161-162, 214, 221-
222, 222n, 228, 258, 280, 287, 289, 
297n, 339, 364n, 477 

Kusch, Martin 121-122, 127, 145-146, 
146n, 151, 153, 155, 158n, 169n, 
214  

Kvanvig, Jonathan L. 65n, 155, 214, 
479 

 
Lackey, Jennifer 347, 352-354, 353n, 

427n, 439, 441n, 445n, 448n, 
450n, 456n, 457n, 458n, 459n, 
467n, 472n, 473, 475-477, 479 

Lappin, Shalom 44n, 112-113 
Lasnik, Howard 475 
Lawlor, Krista 146n, 151, 155, 186, 

214 
Lee, Minwoo 185 
Lee, Otis H. 340 
Lehrer, Keith 337, 353, 353n, 424n, 

440n, 477, 479 
Leibniz, Gottfried Wilhelm 358n, 477 
Lenz, Martin 214 
Leonard, Nick 354, 477 
Leonardi, Paolo 109, 114, 211, 473  
Lepore, Ernest 59, 474 
Levine, Timothy R. 350n, 477 
Lewis, David 16, 20, 20n, 23n, 26-30, 

32, 34, 38-39, 38n, 41n, 48n, 49n, 
52n, 53n, 59n, 94n, 97n, 100, 112, 
264, 265n, 339 

Linton, Jamie 162-163, 214 
Lipton, Peter 440n, 477 
List, Christian 79 
Locke, John 137, 262, 339, 355n, 

382n, 478 
Ludlow, Peter 202, 214 
Lukes, Steven 211 
Lyons, Jack 440n, 478 
 

484



MacFarlane, John 14-17, 83-84, 87, 
98n, 100n, 107n, 112, 146, 166-
167, 214 

Machery, Edouard 123, 127, 185, 
188-189, 215  

Maddy, Penelope 294n, 302n, 339 
Malcolm, Norman 112 
Malmgren, Anna-Sara 277n 
Manley, David 253, 339  
Mann, Samantha 350n, 478 
Margalit, Avishai 474 
Marraffa, Massimo 127, 215 
Marsili, Neri 1, 345, 353n, 478 
Marx, Karl 176 
Mascaro, Olivier 352n 
Matilal, Bimal 388n, 417n, 474-475, 

478-480 
Mauro, Carlos 185 
May, Joshua 127, 186, 194n, 215 
May, Robert 44n, 111-112 
McDowell, John 445n, 450n, 451n, 

478 
McGee, Vann 268, 339 
McGinn, Colin 423n, 478 
McGrath, Matthew 17, 62n, 67, 111, 

146n, 151, 185, 213, 215, 472 
McKenna, Robin 121-122, 127, 145-

146, 146n, 155, 165, 169n, 215 
McKinsey, Michael 259n, 340 
McMullin, Ernan 164, 215 
Meibauer, Jörg 478 
Mele, Alfred R. 341 
Melis, Giacomo 277n  
Mercier, Hugo 352n 
Mill, John Stuart 265, 340, 358n 
Millar, Alan 214 
Millgram, Elijah 451n, 478 
Misak, Cheryl 118, 215 
Mizumoto, Masaharu 185 
Moore, George E. 32-33, 32n, 33n, 

37-39, 46, 46n, 54-56, 55n, 56n, 
58n, 69, 112 

Moore, Steven K. 112 
Moran, Richard 354, 478 
Morton, Adam 16, 112 
Moruzzi, Sebastiano 114, 185 
Moser, Paul K. 323, 325-327, 340, 

474, 479 
 
Nadelhoffer, Thomas 123 
Nagel, Jennifer 185-186, 215 
Nencha, Cristina 304n 
Neta, Ram 38, 40, 48n, 52n, 59n, 112, 

146, 146n, 215 
Nichols, Shaun 123-125, 127, 171, 

184n, 188, 214, 216 
Nietzsche, Friedrich 121-122, 145, 

168, 176, 184 
Nodelman, Uri 213, 477-478 
Nolan, Daniel 265n, 269n, 276 
Nozick, Robert 119, 121, 137, 148, 

215, 423n, 450n, 453n, 459, 459n, 
478 

 
Olivola, Christopher Y. 185 
Origgi, Gloria 352n 
Ornelas, Jorge 185 
Osherson, Daniel N. 475 
Osimani, Barbara 185 
Owens, David 445n, 451n, 478 
 
Pagin, Peter 353n, 478 
Partee, Barbara 43n, 45n, 112 
Peacocke, Christopher 223, 228, 239, 

246, 262, 265, 265n, 337-340 
Pears, David Francis 135-136, 215 
Peirce, Charles S. 118 
Penco, Carlo 338, 475 
Percival, Philip 101n, 112 
Peter, Georg 110, 113, 211, 214 
Pettit, Philip 417n 
Picardi, Eva 338, 474-475  
Pinillos, Ángel 127, 186, 198-200, 215 

485



Plantinga, Alvin 445n, 450n, 451n, 
453n, 478 

Platone 1, 119, 135, 184, 265 
Pollock, John L. 450n, 478 
Preyer, Gerhard 110, 113, 211, 214 
Pritchard, Duncan 146, 146n, 214-

215, 353n, 478  
Pryor, Jim 68 
Putnam, Hilary 161-162, 215, 228, 

268, 338, 340,  
 
Queloz, Matthieu 118, 215 
Quine, Willard Van Orman 221, 223, 

228, 265-266, 278, 293, 298-299, 
299n, 301, 340, 384n, 478 

 
Radford, Colin 139, 142, 148, 215 
Ramsey, Frank P. 118 
Reed, Baron 450n, 467n, 472, 478 
Reid, Thomas 346-347, 364-366, 

364n, 451n, 478 
Reynolds, Steven L. 146n, 215, 375n, 

445n, 478 
Richard, Mark 51n, 87n, 100n, 112 
Romero, Carlos 185 
Root, Michael 440n, 445n, 478 
Rooth, Mats 45n, 113 
Rosas Lopez, Alejandro 185 
Rose, David 185, 204n, 216 
Rosenberg, Jay F. 87n, 91, 113 
Ross, Angus 445n, 451n, 479 
Ross, James F. 364n, 479 
Russell, Bertrand 294, 294n, 340, 409 
Rysiew, Patrick 146n, 151, 153, 185, 

216, 451n, 479 
 
Sangoi, Massimo 185 
Santambrogio, Marco 340 
Santucci, Antonio 478 
Sawyer, Sarah 231n, 340 
Scarafone, Antonio 144n, 169n, 184n, 

204n, 385n, 417n, 437n, 472n 

Schaffer, Jonathan 11-12, 16, 37, 39n, 
40n, 48n, 56n, 59n, 113, 127, 186, 
194n, 200-201, 203, 212, 216 

Schiffer, Stephen 57, 58n, 92n, 113 
Schmitt, Frederick F. 370n, 445n, 

451n, 459n, 460n, 475, 479 
Searle, John R. 102, 113 
Sellars, Wilfrid 337, 375, 375n, 479 
Sereni, Andrea 185 
Sgaravatti, Daniele 1, 219, 226n, 229, 

259n, 340 
Sherman, Brett 78n, 111 
Shieber, Joe 454n, 472 
Shoenfield, Joseph R. 292n, 341 
Shope, Robert K. 258, 341 
Simpson, Shawn 127, 186, 215 
Sinnott-Armstrong, Walter 16, 42, 

113 
Songhorian, Sarah 185 
Sosa, Ernest 110, 212, 232n, 337-338, 

341, 446n, 450n, 459, 459n, 472, 
472n, 473, 475-477, 479 

Sousa, Paulo 185 
Sperber, Dan 352n, 479 
Sripada, Chandra Sekhar 127, 186, 

198, 201n, 203, 216 
Stalnaker, Robert 46, 53n, 59n, 97, 

113, 264, 341 
Stanley, Jason 12-13, 43n, 59n, 61, 

86n, 92n, 113, 127, 185-186, 198, 
201, 201n, 203, 216 

Steffensen, Asger 277n 
Steup, Matthias 212, 338, 341 
Stevenson, Leslie 427n, 451n, 479 
Stich, Stephen 123, 185, 188, 216 
Stine, Gail C. 49n, 55n, 113 
Strawson, Peter F. 451n, 460, 479 
Struchiner, Noel 185 
Sytsma, Justin 127, 216 
 
Tana, Guido 253n, 276n 
Thomas, Alan 212 

486



Thurow, Joshua C. 228, 304n, 335n, 
338, 341 

Tienson, John 436, 476 
Timmons, Mark 341 
Tripodi, Vera 185 
Trivers, Robert 348n, 479 
Tulving, Endel 363n, 479 
Turri, John 127, 186, 189, 194n, 198, 

203, 212, 216 
Tymoczko, Thomas 364n, 479 
 
Unger, Peter 19, 19n, 113, 148 
Urbani Ulivi, Lucia 475 
Usui, Naoki 185 
 
Van Cleve, James 440n, 479 
Vassallo, Nicla 354, 480 
Vázquez del Mercado, Alejandro 185 
Volpe, Giorgio 1, 7, 16, 35n, 59n, 

86n, 107n, 114, 117, 185 
Vosgerichian, Hrag Abraham 185 
 
Wald, Abraham 194n, 195n, 197n, 

199, 202 
Waldow, Anik 214 
Warfield, Ted A. 213 
Weatherson, Brian 186, 216 
Webb, Mark Owen 451n, 459, 480 
Weinberg, Jonathan 123, 127, 188, 

216 
Weiner, Matthew 451n, 480 
Welbourne, Michael 382n, 445n, 

451n, 480 
White, Alan R. 33, 33n, 114 
Whitehead, Alfred N. 294 
Whiten, Andrew 348n, 474 
Whitman, Christine Todd 76, 78-79 
Wilcox, John 127, 213 
Wiles, Andrew 225 
Williams, Bernard 118, 121-122, 127, 

146, 146n, 154, 165, 168, 216 

Williams, Michael 41n, 114, 216, 
450n, 480 

Williamson, Timothy 2, 4, 7, 54n, 69, 
77, 83-84, 114, 117, 159-161, 
160n, 161n, 216, 223-224, 225n, 
227-229, 232n, 246-247, 247n, 
248n, 250n, 252n, 255, 259n, 272, 
275-277, 277n, 278n, 283n, 286n, 
288n, 295n, 304n, 305, 308, 328-
335, 337, 341, 417n, 445n, 451n, 
459n, 480  

Wilson, Deirdre 352n 
Wilson, Robert A. 211 
Wittgenstein, Ludwig 118-119, 141, 

146, 164, 216, 264, 341  
Woodfield, Andrew 473 
Wright, Crispin 17, 114, 226, 341 
Wyner, Adam Z. 112 
 
Yablo, Stephen 257n, 341 
Yourgrau, Palle 20-24, 21n, 26, 34, 

114 
 
Zagzebski, Linda 476 
Zalta, Edward N. 213, 477-478 
Zarpentine, Chris 127, 186, 194n, 

203, 213 
Zermelo, Ernst 290 
Zhang, Xueyi 185 
Zhu, Jing 185 

487





Finito di stampare per Clueb 
da NW srl presso LegoDigit srl – Lavis (TN) 

nel mese di maggio 2024



Le domande sulla natura, le fonti e la possibilità della co-
noscenza sono da sempre al centro della riflessione filo-
sofica, ma negli ultimi decenni sono state affrontate da 
nuovi punti di vista e con metodologie inedite, ricevendo 
risposte talora sorprendenti. Questo volume presenta un 
campione della ricerca epistemologica più recente, rendendo 
accessibili al pubblico italiano i contributi di alcuni dei 
maggiori studiosi contemporanei della disciplina. L’opera 
è suddivisa in quattro parti, dedicate rispettivamente alla 
dipendenza del sapere da fattori contestuali e pragmatici, 
alle alternative funzionaliste e sperimentali alla tradizionale 
analisi filosofica della conoscenza, alla distinzione fra co-
noscenza a priori e a posteriori e alla dimensione sociale 
della conoscenza. Ciascuna sezione è corredata da un 
saggio introduttivo che offre gli elementi necessari per 
comprendere i testi presentati e da una bibliografia 
ragionata che fornisce indicazioni per approfondire gli ar-
gomenti trattati.

Neri Marsili è ricercatore presso 
la UNED (Madrid), dove dirige un 
progetto di ricerca sulla disin-
formazione. È autore di una mo-
nografia sulla sincerità e di nu-
merosi saggi su riviste nazionali 
e internazionali. 
 
Daniele Sgaravatti insegna al-
l’Università di Bologna. È autore 
di una monografia e di numerosi 
saggi su riviste nazionali e in-
ternazionali su temi legati alla 
filosofia della conoscenza. 
 
Giorgio Volpe insegna Filosofia 
della conoscenza all’Università 
di Bologna. È autore di due libri 
sulla verità e di numerosi saggi 
pubblicati su riviste nazionali e 
internazionali.

€ 28,00
CB 5792 www.clueb.it

9 788866 331803

ISBN 978-88-6633-180-3


	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota



